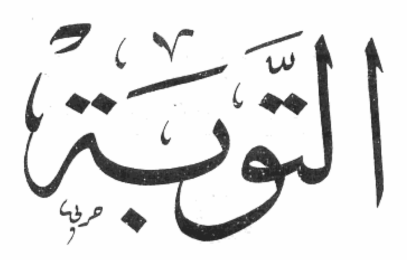
# الشيخ الإمام داعية الإسلام يُعْطَلِمُ الإمام داعية الإسلام



الشرف إعنداده ومراجسته فَرَكُو المِرْسُونُ الْمُؤَوِّدُ الْمُؤْمِّدُ الْمُؤْمِّدُ الْمُؤْمِّدُ الْمُؤْمِّدُ الْمُؤْمِّدُ الْمُؤْمِّدُ

مَكْ الْمُالِكُ فِينَالَا فِي

حقوق الطبع محفوظة للناشر

الطبعة الأولى جمادى الأولى ٢٠٠١ هـ ـ يوليو ٢٠٠١ م



#### كَتَالِّ الْكُلِّيْ الْكِنْ 8 شارع الجمهورية عابدين القاهرة

رقم الإيداع بدار الكتب المصرية ١١٥١٠ / ٢٠٠١

977 - 260 - 245 - 8 - I.S.B.N. الترقيم الدولي

#### Email: abdallahaggag@hotmail.com

## بِسْمِ اللَّهِ ٱلرَّخْنِ ٱلرَّجَيْمِ إِلَّهِ الرَّجَيْمِ إِلَّهِ

الحمد للَّه ﴿ غَافِرِ ٱلذَّئْبِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ذِى ٱلطَّوْلُ لَا ۚ إِلَهُ إِلَّا هُو ۗ إِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [عانر: ٣] .

وصلى اللَّهم وسَلِّم على سيدنا محمد نبى التوبة (١) وعلى آله وأزواجه والتابعين بإحسان إلى يوم الدين .. ثم أما بعد : روى عَنْ الأَغَرِّ الْمُزَنِيِّ وَكَانَتْ لَهُ صُحْبَةٌ أَنَّ رَسُولَ اللَّهَ صلى الله عليه وسلم قَالَ : « إِنَّهُ لَيُغَانُ عَلَى قَلْبِي. وَإِنِّي لأَسْتَغْفِرُ اللَّهَ في الْيَوْم مِائَةَ مَرِّةٍ » (٢) .

وعن أَبِي بُرْدَةَ قَالَ : سَمِعْتُ الأُغَرِّ وَكَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ عَلِيْتِهِ : « ِيَا أَيّهَا النّبِيِّ عَلِيْتِهِ : « ِيَا أَيّهَا

<sup>(</sup>۱) ورد هذا الاسم في حديث مسلم [١٦٦٠] وفي حديث أبي داود [٥١٦٥]. قال صاحب تحفة الأحوذي: قال في مجمع البحار: نبي التوبة لأنه تواب يستغفر كل يوم سبعين، أو مائة ؛ وقال فيه أيضاً: نبي التوبة والرحم ؛ أي : جاء بقبولها بالقول والاعتقاد، لا يقتل الأنفس، وجاء بالتراحم نحو: ﴿ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمُ ﴿ وَالْفَتْحَ: ٢٩] أهر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم [٤١/٢٧٠٢] .

النَّاسُ تُوبُوا إِلَىَ اللّهِ . فَإِنِّي أَتُوبُ فِي الْيَوْمِ إِلَيْهِ مِائَةَ مَرّةِ » (١٠ . وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ : « مَنْ تَابَ قَبْلَ أَنْ تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا تَابَ اللّهُ عَلَيْهِ » (٢٠ .

قال الإمام النووي: قوله على الله الله الله الله النووي : قوله على قلبي وإني الأستغفر الله في اليوم مائة مرة » قال أهل اللغة : الغين بالغين المعجمة والغيم بمعنى والمراد هنا ما يتغشى القلب .

قال القاضي : قيل المراد الفترات والغفلات عن الذكر الذي كان شأنه الدوام عليه فإذا فتر عنه أو غفل عَدَّ ذلك ذنبا واستغفر منه .

قال : وقيل هو همه بسبب أمته وما اطَّلَعَ عليه من أحوالها بعده ، فيستغفر لهم .

وقيل: سببه اشتغاله بالنظر في مصالح أمته وأمورهم ومحاربة العدو ومداراته، وتأليف المؤلفة، ونحو ذلك فيشتغل بذلك من عظيم مقامه فيراه ذنبا بالنسبة إلى عظيم منزلته وإن كانت هذه الأمور من أعظم الطاعات وأفضل الأعمال فهي

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم [٢/٢٧٠٢] .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم [٤٣/٢٧٠٣] .

نزول عن عالي درجته ورفيع مقامه من حضوره مع الله تعالى ومشاهدته ومراقبته وفراغه مما سواه فيستغفر لذلك .

وقيل: يحتمل أن هذا الغين هو السكينة التي تغشى قلبه لقوله تعالى: ﴿ فَأَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ ﴾ ويكون استغفاره إظهارا للعبودية والافتقار وملازمة الخشوع وشكرا لما أولاه. وقد قال المحاشي: خوف الأنبياء والملائكة خوف إعظام وإن كانوا آمنين عذاب الله تعالى.

وقيل : يحتمل أن هذا الغين حال خشية وإعظام يغشى القلب ويكون استغفاره شكرا كما سبق ، وقيل : هو شيء يعتري القلوب الصافية مما تتحدث به النفس فهوَّشها .

قوله صلى الله عليه وسلم: « يا أيها الناس توبوا إلى الله فإني أتوب في اليوم مائة مرة » هذا الأمر بالتوبة موافق لقوله تعالى: ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [النور: ٣١] وقوله تعالى : ﴿ وَبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [النور: ٣١] وقوله تعالى : ﴿ تُوبُوا إِلَى اللَّهِ تَوْبَةً نَصُوعًا ﴾ [التحريم: ٨].

والتوبة أهم قواعد الإسلام وهي أول مقامات سالكي طريق الأخرة . قوله عليليم : « من تاب قبل أن تطلع الشمس من

مغربها تاب الله عليه » قال العلماء : هذا حد لقبول التوبة وقد جاء في الحديث الصحيح : « إن للتوبة بابا مفتوحا فلا تزال مقبولة حتى يغلق فإذا طلعت الشمس من مغربها أغلق وامتنعت التوبة على من لم يكن تاب قبل ذلك » (١) وهو معنى قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ ءَاينَتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَرَّ تَكُنَ ءَامَنَتَ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْرًا ﴾ . ومعنى تاب الله عليه : قبِل توبته ورضى بها .

وللتوبة شرط آخر وهو أن يتوب قبل الغرغرة كما جاء في الحديث الصحيح وأما في حالة الغرغرة وهي حالة النزع فلا تقبل توبته ولا غيرها .

<sup>(</sup>۱) روى الترمذى [٣٥٣٥] وابن ماجه [٤٠٧٠] عن صفوان ابن عسال رضى الله تعالى عنه قال: قال رسول الله على « إن من قبل مغرب الشمس باباً مفتوحاً عرضه سبعون سنة ، فلا يزال ذلك الباب مفتوحاً للتوبة ، حتى تطلع الشمس من نحوه فإذا طلعت من نحوه ، لم ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً » . وحسنه الألباني .

وقال الحافظ في الفتح : التوبة ترك الذنب على أحد الأوجه . وفي الشرع ترك الذنب لقبحه ، والندم على فعله ، والعزم على عدم العود ، ورد المظلمة إن كانت ، أو طلب البراءة من صاحبها وهي أبلغ ضروب الاعتذار ؛ لأن المعتذر إما أن يقول : لا أفعل ، فلا يقع الموقع عند من اعتذر له لقيام احتمال أنه فعل لا سيما إن ثبت ذلك عنده عنه ، أو يقول : فعلت لأجل كذا ويذكر شيئا يقيم عذره وهو فوق الأول ، أو يقول : فعلت ولكن أسأت وقد أقلعت وهذا أعلاه . انتهى من كلام الراغب . وقال : القرطبي في المفهم : اختلفت عبارات المشايخ فيها فقائل يقول إنها الندم ، وآخر يقول : إنها العزم على أن لا يعود ، وآخر يقول : الإقلاع عن الذنب ، ومنهم من يجمع بين الأمور الثلاثة وهو أكملها غير أنه مع ما فيه غير مانع ولا جامع .

أما أولا: فلأنه قد يجمع الثلاثة ولا يكون تائبا شرعا إذ قد يفعل ذلك شُحَّا على ماله أو لئلا يُعَيِّرُهُ الناس به ولا تصح التوبة الشرعية إلا بالإخلاص ، ومن ترك الذنب لغير الله لا يكون تائبا اتفاقا .

وأما ثانيا : فلأنه يخرج منه من زني مثلا ثم جُبُّ ذُكُّرُهُ فإنه لا يتأتى منه غير الندم على ما مضى ، وأما العزم على عدم العود فلا يتصور منه ، قال : وبهذا اغتر من قال : إن الندم يكفي في حد التوبة ، وليس كما قال ؛ لأنه لو ندم ولم يقلع وعزم على العود لم يكن تائبا اتفاقا ، قال : وقال بعض المحققين : هي اختيار ترك ذنب سبق حقيقة أو تقديرا لأجل الله قال: وهذا أَسَدُّ العبارات وأجمعها لأن التائب لا يكون تاركا للذنب الذي فرغ لأنه غير متمكن من عينه لا تركا ولا فعلا ، وإنما هو متمكن من مثله حقيقة ، وكذا من لم يقع منه ذنب إنما يصح منه اتقاء ما يمكن أن يقع لا ترك مثل ما وقع فيكون متقيا لا تائبا ، قال : والباعث على هذا تنبيه إلهي لمن أراد سعادته لقبح الذنب وضرره ؛ لأنه سم مهلك يُفَوِّتْ على الإنسان سعادة الدنيا والآخرة ويحجبه عن معرفة الله تعالى في الدنيا ، وعن تقريبه في الآخرة .

قال : ومن تفقد نفسه وجدها مشحونة بهذا السم فإذا وفق انبعث منه خوف هجوم الهلاك عليه ، فيبادر بطلب ما يدفع

به عن نفسه ضرر ذلك ، فحينئذ ينبعث منه الندم على ما سبق والعزم على ترك العود عليه . قال : ثم اعلم أن التوبة إما من الكفر وإما من الذنب ، فتوبة الكافر : مقبولة قطعا وتوبة العاصي : مقبولة بالوعد الصادق ، ومعنى القبول : الحلاص من ضرر الذنوب حتى يرجع كمن لم يعمل .

ثم توبة العاصي إما من حق الله وإما من حق غيره ، فحق الله تعالى يكفي في التوبة منه الترك على ما تقدم ، غير أن منه ما لم يكتف الشرع فيه بالترك فقط بل أضاف إليه القضاء أو الكفارة وحق غير الله يحتاج إلى إيصالها لمستحقها وإلا لم يحصل الخلاص من ضرر ذلك الذنب ، لكن من لم يقدر على الإيصال بعد بذله الوسع في ذلك فعفو الله مأمول فإنه يضمن التبعات ويبدل السيئات حسنات . والله أعلم .

قلت : حكى غيره عن عبد الله بن المبارك في شروط التوبة زيادة فقال : الندم والعزم على عدم العود ورَدُّ المظلمة وأداء ما ضَيَّعَ من الفرائض ، وأن يعمد إلى البدن الذي رَبَّاه بالسحت فيذيبه بالهم والحزن حتى ينشأ له لحم طيب ، وأن يذيق نفسه ألم الطاعة كما أذاقها لذة المعصية . قلت : وبعض هذه الأشياء مكملات . وقد تمسك من فسر التوبة بالندم بما رواه أحمد وابن ماجه وغيرهما من حديث ابن مسعود رفعه: « الندم توبة » (١) ولا حجة فيه لأن المعنى : الحض عليه وأنه الركن الأعظم في التوبة ، لا أنه التوبة نفسها ، وما يؤيد اشتراط كونها لله تعالى وحود الندم على الفعل ولا يستلزم الإقلاع عن أصل تلك المعصية ، كمن قتل ولده ، مثلا وندم لكونه ولده وكمن بذل مالا في معصية ثم ندم على نقص ذلك المال مما عنده. واحتج من شرط في صحة التوبة من حقوق العباد أن يَرُدُّ تلك المظلمة بأن من غصب أمّةً فزني بها لا تصح توبته إلا برَدِّها لمالكها ، وأن من قتل نفسا عمدا لا تصح توبته إلا بتمكين نفسه من ولى الدم ليقتص أو يعفو .

قلت : وهذا من جهة التوبة من الغصب ومن حق المقتول

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في المسند [٣٧٦/١] وابن ماجه [٤٢٥٢].وصححه الألباني .

واضح ، ولكن يمكن أن تصح التوبة من العود إلى الزنا وإن استمرت الأَمَةُ في يده ومن العود إلى القتل وإن لم يُمكن من نفسه . وزاد بعض من أدركناه في شروط التوبة أمورا أخرى: منها أن يفارق موضع المعصية ، وأن لا يصل في آخر عمره إلى الغرغرة ، وأن لا تطلع الشمس من مغربها ، وأن لا يعود إلى ذلك الذنب ، فإن عاد إليه بان أن توبته باطلة .

قلت: والأول مستحب، والثاني والثالث داخلان في حد التكليف، والرابع الأخير عُزِى للقاضي أبي بكر الباقلاني. ويَرُدُّهُ الحديث الآتي بعد عشرين بابا وقد أشرت إليه في « باب فضل الاستغفار » وقد قال الحليمي في تفسير « التواب » في الأسماء الحسنى : أنه العائد على عبده بفضل رحمته ، كلما رجع لطاعته وندم على معصيته فلا يحبط عنه ما قدمه من خير ولا يحرمه ما وعد به الطائع من الإحسان .

وقال الخطابي : « التواب » الذي يعود إلى القبول كلما عاد العبد إلى الذنب وتاب .

وروي عن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه قَالَ سَمِعْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : إِنَّ عَبْدًا أَصَابَ ذَنباً - وَرُبَّمَا قَالَ أَذْنَبَ ذَنباً - فَقَالَ رَبِّ أَذْنَبْتُ وَرُبَّهَا قَالَ أَصَبْتُ فَاغْفِرْ لِي ، فَقَالَ رَبُّهُ : أَعَلِمْ عَبْدِي أَنَّ لَهُ رَبًّا يَغْفِرُ الذُّنْبَ وَيَأْخُذُ بِهِ ، غَفَرْتُ لِعَبْدِي ثُمَّ مَكَثَ مَا شَاءَ اللَّهُ ثُمَّ أَصَابَ ذنباً - أَوْ أَذْنَبَ ذنباً - فَقَالَ رَبِّ أَذْنَبْتُ أَوْ أَصَبْتُ آخَرَ فَاغْفِرْهُ ، فَقَالَ : أَعَلِمْ عَبْدِي أَنَّ لَهُ رَبًّا يَغْفِرُ الذُّنْبَ وَيَأْخُذُ بِهِ ، غَفَرْتُ لِعَبْدِي . ثُمَّ مَكَثَ مَا شَاءَ اللَّهُ ثُمَّ أَذْنَبَ ذِنباً وَرُبَّهَا قَالَ : أَصَابَ ذِنباً ، قَالَ قَالَ : رَبِّ أَصَبْتُ - أَوْ قَالَ أَذْنَبْتُ آخَرَ فَاغْفِرْهُ لِي ، فَقَالَ : أَعَلِمْ عَبْدِي أَنَّ لَهُ رَبًّا يَغْفِرُ الذُّنْبَ وَيَأْخُذُ بِهِ ، غَفَرْتُ لِعَبْدِي ثَلَاثًا فَلْيَعْمَلْ مَا شَاءَ (١). قال الحافظ في الفتح: قال ابن بَطَّال: في هذا الحديث أن المُصِرَّ على المعصية في مشيئة الله تعالى ، إن شاء عذبه وإن شاء غفر له مُغَلِّبا الحسنة التي جاء بها ، وهي اعتقاده أن له ربا خالقا يعذبه ويغفر له ، واستغفاره إياه على ذلك يدل عليه

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخارى [۷۰٦۸] ومسلم [۲۹/۲۷۵۸] .

قوله : ﴿ مَن جَاءً بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴾ [الأنعام: ١٦٠] ولا حسنة أعظم من التوحيد ، فإن قيل : إن استغفاره ربه توبة منه ، قلنا : ليس الاستغفار أكثر من طلب المغفرة وقد يطلبها المُصِرُّ والتائب ولا دليل في الحديث على أنه تائب مما سأل الغفران عنه ؛ لأن حد التوبة الرجوع عن الذنب والعزم أن لا يعود إليه والإقلاع عنه والاستغفار بمجرده لا يُفهَم منه ذلك . انتهى . وقال غيره شروط التوبة ثلاثة : الإقلاع ، والندم ، والعزم على أن لا يعود . والتعبير بالرجوع عن الذنب لا يفيد معنى الندم ، بل هو إلى معنى الإقلاع أقرب ، وقال بعضهم : يكفي في التوبة تحقق الندم على وقوعه منه ؛ فإنه يستلزم الإقلاع عنه والعزم على عدم العود فهما ناشئان عن الندم لا أصلان معه ، ومن ثم جاء الحديث : « الندم توبة » .

وقال القرطبي في المفهم: يدل هذا الحديث على عظيم فائدة الاستغفار وعلى عظيم فضل الله وسعة رحمته وحلمه وكرمه، لكن هذا الاستغفار هو الذي ثبت معناه في القلب مقارنا

للسان لينْحَلُّ به عقد الإصرار ، ويحصل معه الندم ، فهو ترجمة للتوبة ، ويشهد له حديث : « خياركم كل مفتن تواب » (١) ومعناه الذي يتكرر منه: الذنب والتوبة ، فكلما وقع في الذنب عاد إلى التوبة ، لا من قال : أستغفر الله ، بلسانه وقلبه مُصِرُّ على تلك المعصية ، فهذا الذي استغفاره يحتاج إلى الاستغفار . قلت : ويشهد له ما أخرجه ابن أبي الدنيا من حديث ابن عباس مرفوعا: « التائب من الذنب كمن لا ذنب له والمستغفر من الذنب وهو مقيم عليه كالمستهزئ بربه » والراجح أن قوله « والمستغفر » إلى آخره موقوف وأوله عند ابن ماجه والطبراني من حدیث ابن مسعود وسنده حسن (۲) وحدیث « خیار کم كل مفتن تواب » ذكره في مسند الفردوس عن عليّ .

قال القرطبى : وفائدة هذا الحديث أن العود إلى الذنب وإن كان أقبح من ابتدائه لأنه انضاف إلى ملابسة الذنب نقض التوبة ، لكن العود إلى التوبة أحسن من ابتدائها لأنه انضاف

<sup>(</sup>١) مسند الشهاب [١٢٧١] عن عليِّ رضي الله تعالى عنه .

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجه [٢٥٠] وحسنه الألباني .

إليها ملازمة الطلب من الكريم والإلحاح في سؤاله والاعتراف بأنه لا غافر للذنب سواه .

قال النووي في الحديث : إن الذنوب ولو تكررت مائة مرة بل ألفا وأكثر وتاب في كل مرة قبلت توبته ، أو تاب عن الجميع توبة واحدة صحت توبته ، وقوله : « اعمل ما شئت » معناه : ما دمت تذنب فتتوب غفرت لك .

وذكر في « كتاب الأذكار » عن الربيع بن خيثم أنه قال : لا تقل : أستغفر الله وأتوب إليه ، فيكون ذنبا وكذبا إن لم تفعل ، بل قل : اللهم اغفر لي وتب على . قال النووي : هذا حسن وأما كراهية : أستغفر الله ، وتسميته كذبا فلا يوافق عليه ، لأن معنى أستغفر الله : أطلب مغفرته ، وليس هذا كذبا ، قال : ويكفي في رَدّهِ حديث ابن مسعود بلفظ : « من قال : أستغفر الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم وأتوب إليه غفرت أستغفر الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم وأتوب إليه غفرت ذنوبه وإن كان قد فَرَّ من الزحف » (١) .

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي [۳۰۷۷] وأبي داود [۱۰۱۷] عن بلال بن يسار بن زيد مولى النبي ﷺ عن أبيه عن جده وصححه الألباني ورواه الحاكم [۲۸/۲] عن ابن مسعود .

قلت : هذا في لفظ « أستغفر الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم » ، وأما « أتوب إليه » فهو الذي عنى الربيع رحمه الله أنه كذب ، وهو كذلك إذا قاله ولم يفعل التوبة كما قال . وفي الاستدلال للرّد عليه بحديث ابن مسعود نظر لجواز أن يكون المراد منه ما إذا قالها وفعل شروط التوبة ، ويحتمل أن يكون الربيع قصد مجموع اللفظين لا خصوص « أستغفر الله » فيصح كلامه كله والله أعلم .

ورأيت في الحلبيات للسبكي الكبير: الاستغفار طلب المغفرة إما باللسان أو بالقلب أو بهما ، فالأول: فيه نفع لأنه خير من السكوت ، ولأنه يعتاد قول الخير. والثاني: نافع جدا . والثالث: أبلغ منهما لكنهما لا يمحصان الذنب حتى توجد التوبة فإن العاصي المصر يطلب المغفرة ولا يستلزم ذلك وجود التوبة منه إلى أن قال: والذي ذكرته من أن معنى الاستغفار هو غير معنى التوبة هو بحسب وضع اللفظ لكنه غلب عند كثير من الناس أن لفظ « أستغفر الله » معناه: التوبة ، فمن كان ذلك معتقده فهو يريد التوبة لا محالة ، ثم قال: وذكر

بعض العلماء أن التوبة لا تتم إلا بالاستغفار لقوله تعالى : ﴿ وَأَنِ ٱسۡـتَغۡفِرُوا رَبَّكُمُو ثُمُ تُوبُوا إِلَيْهِ ﴾ والمشهور أنه لا يشترط .

وقال النووي: اعلم أن كلّ من ارتكب معصيةً لزمه المبادرةُ إلى التوبة منها والتوبةُ من حقوق اللّه تعالى يُشترط فيها ثلاثة أشياء: أن يُقلع عن المعصية في الحال ، وأن يندمَ على فعلها ، وأن يَعزمَ ألا يعود إليها .

والتوبة من حقوق الآدميين يُشترط فيها هذه الثلاثة ، ورابع : وهو ردّ الظلامة إلى صاحبها أو طلب عفوه عنها والإبراء منها ، فيجبُ على المغتاب التوبة بهذه الأمور الأربعة ؛ لأن الغيبة حقّ آدمي ولا بدّ من استحلاله من اغتابه ، وهل يكفيه أن يقول : قد اغتبتُك فاجعلني في حلّ ، أم لا بُدَّ أن يبينَ ما اغتابه به ؟ فيه وجهان لأصحاب الشافعي رحمهم الله : أحدهما : يُشترط بيانُه ، فإن أبرأه من غير بيانه لم يصحّ كما لو أبرأه عن مال مجهول . والثاني : لا يُشترط لأن هذا مما يُتسامحُ فيه فلا يُشترط علمه بخلاف المال . والأوّل أظهرُ لأن الإنسانَ قد يسمحُ بالعفو عن غيبة دونَ غيبة ، فإن كان صاحبُ الغيبةِ ميّتاً

أو غائباً فقد تعذّر تحصيلُ البراءة منها ، لكن قال العلماء : ينبغي أن يُكثرَ الاستغفار له والدعاء ويُكثر من الحسنات .

واعلم أنه يُستحبّ لصاحب الغِيبة أن يبرئه منها ولا يجبُ عليه ذلك ؛ لأنه تبرّعٌ وإسقاطُ حقّ ، فكان إلى خِيرته ولكن يُستحبّ له استحباباً متأكداً الإبراء ليخلِّصَ أخاه المسلم من وبال هذه المعصية ويفوزَ هو بعظيم ثواب الله تعالى في العفو ومحبة الله سبحانه وتعالى ، قال الله تعالى : ﴿ وَٱلْكَظِمِينَ وَمحبة الله سبحانه وتعالى ، قال الله تعالى : ﴿ وَٱلْكَظِمِينَ مَن ٱلنَّاسِ ﴾ [آل عمران : ١٣٤] .

وطريقة في تطبيب نفسه بالعفو أن يذكّر نفسه أن هذا الأمر قد وقع ولا سبيلَ إلى رفعه فلا ينبغي أن أُفوِّتَ ثوابَه وخلاصَ أخي المسلم وقد قال الله تعالى : ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَالِكَ لَحِي المسلم وقد قال الله تعالى : ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَالِكَ لَمِنْ عَرْمِ اللهُمُورِ ﴾ [ الشورى : ٣٤ ] . وقال تعالى : ﴿ خُذِ لَمِنْ عَرْمِ الأَمْوَلِ ﴾ [ الشورى : ٣٤ ] . وقال تعالى : ﴿ خُذِ الْمَعْقَوَ ﴾ [ الأعراف : ١٩٩ ] . والآيات بنحو ما ذكرنا كثيرة . وفي الحديث الصحيح أن رسول الله عَالِيَةُ قال : ﴿ .. اللّهُ فِي

وفي الحديث الصحيح أن رسول الله ﷺ قال : « .. اَللَّهُ في عَوْنِ أَخيهِ .. » (١) .

<sup>(</sup>١) جزء من حديث أخرجه مسلم [٣٨/٢٦٩٩] عن أبي هريرة.

وقد قال الشافعي رحمه الله : من اسْتُرضي فلم يرضَ فهو شيطان . وقد أنشد المتقدّمونَ في هذا المعنى : قيلَ لى قد أساءَ إليك فلان ومُقام الفَتَى على الذُّلِّ عَارُ. قلتُ قدْ جاءَنَا وأَحْدَثَ عُذْراً ﴿ دِيةُ الذِّنبِ عِندِنَا الاعْتذَارُ . فهذا الذي ذكرناهُ من الحثَ على الإبراء عن الغيبة هو الصواب . وأما ما جاء عن سعيد بن المسيب أنه قال : لا أَحَلُّلُ مَن ظلمني ، وعن ابن سيرين : لم أُحرّمها عليه فأُحلِّلُهَا له لأن اللَّه تعالى حرّم الغيبةَ عليه ، وما كنتُ لأَحَلِّلَ ما حرّمه اللَّه تعالى أبداً . فهو ضعيفٌ ، أو غلطٌ ، فإن الْبُريءَ لا يحلُّلُ محرّماً وإنما يُسقط حقاً ثبتَ له ، وقد تظاهرت نصوصُ الكتاب والسنّة على استحباب العفو وإسقاط الحقوق المختصّة بالمسقِط. أو يُحمل كلامُ ابن سيرين على أنى لا أُبيح غيبتي أبداً وهذا صحيح فإن الإنسانَ لو قال : أبحتُ عرضي لمن اعتابني لم ي صَرْ مباحاً بل يَحرمُ على كل أحد غِيبتُه كما يَحرم غيبة غيره . وأما الحديث : « أَيَعْجِزُ أَحَدُكُمْ أَنْ يَكُونَ كَأْبِي ضَمْضَم ؟

كَانَ إِذَا خَرَجَ مِنْ بَيْتِهِ قَالَ إِنِّي تَصَدَّقْتُ بِعِرْضِي عَلَى النَّاسِ » (١) فمعناه : لا أطلبُ مَظلمتي مِّن ظلمني لا في الدنيا ولا في الآخرة ، وهذا يَنفعُ في إسقاط مَظلمة كانت موجودة قبل الإبراء . وهذا الكتاب شذرات من فيض الله تعالى على شيخنا الإمام محمد متولى الشعراوي ، جمعناها من كتبه وتسجيلاته ثم شرحناها وعلقنا عليها ، وتم ضبط أحايثها وتخريجها على مصادرها ، والحكم عليها صحة وضعفاً من خلال كلام علماء الحديث . واللَّه أسأل أن ينفع بها قارئها وكاتبها وِناشرها ، و أن يجزى شيخنا الجليل عما قدم للإسلام والمسلمين خير الجزاء ، وأن يجعل ثواب ذلك خالصاً له وفي ميزان حسناته يوم لا ينفع مال ولا بنون . إنه سبحانه ولى ذلك والقادر عليه . و صَلَّ اللهم على سيدنا محمد وآله والحمد لله رب العالمين .

ربيع الأول ١٤٢٢ هـ عبد الله حجاج

يسوينسه ۲۰۰۱ م

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود [٤٨٨٦] عن قتادة رضى اللَّه تعالى عنه و [٤٨٨٧] عن قتادة رضى اللَّه تعالى عنه و [٤٨٨٧] عن عبد الرحمن بن عجلان وقال الألباني : صحيح مقطوع .

### التوبة ضرورة لحركة الحياة

شرع الله تعالى التوبة رحمة لحركة الحياة كلها ؛ لأنه إذا لم يكن هناك توبة لمرتكب المعصية أصبح كل من ارتكب ذنباً -ولو صغيرًا مما يطلق عليه اللمم - مصيره إلى النار .

وإذا علم الإنسان أن مصيره النار مهما فعل ، فإنه يستشرى في الذنب ، ويزداد في الإثم ما دام لا فرق بين ذنب واحد وذنوب متعددة . ولكن حين يعلم أى إنسان يخطئ أن الله تعالى يبسط يده بالليل ليتوب مسىء النهار ، ويبسط يده بالنهار ليتوب مسىء النهار ، ويبسط يده بالنهار ليتوب مسىء الشمس من مغربها (١) لا يزداد في إثمه ولا يتمادى في شروره .

إذن .. ففتح باب التوبة ليس رحمة للفرد فقط ، بل هو رحمة للمجتمع كله ؛ لأنها تجعل المجرم يكف عن إجرامه طمعاً فيما عند الله ، ورغبة في العفو .

عنه .

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم [۳۱/۲۷۵۹] عن أبي موسى رضي اللَّه تعالى

واللّه سبحانه وتعالى هو: ﴿ ٱلنَّوَّابُ ﴾ [البقرة: ٣٧] والتَّواب صيغة مبالغة فى قبول التوبة ، والمعنى : أنه يقبل التوبة من عباده ويعفو ، مهما تكرر الذنب ما دام العبد يرغب فى الرجوع إلى اللّه تعالى (١).

(١) أخرج مسلم [٢٩/٢٧٥٨] عن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه ، عن النبي صلى الله عليه وسلم ، فيما يحكي عن ربه عز وجل قال : « أَذَنَبَ عبدى ذَنبًا ، فعلم أن له ربا يغفر الذنب ، ويأخذ بالذنب. ثم عاد فأذنب، فقال: أي رب! اغفر لي ذنبي. فقال : تبارك وتعالى عبدى أذنب ذنبًا ، فعلم أن له ربًا يغفر الذنب ، ويأخذ بالذنب . ثم عاد فأذنب ، فقال : أي رب ! اغفر لى ذنبي . فقال تبارك وتعالى : عبدى أذنب ذنبا فعلم أن له ربًا يغفر الذنب ، ويأخذ بالذنب . ثم عاد فأذنب ، فقال : أي رب! اغفر لي ذنبي . فقال تبارك وتعالى : أذنب عبدي ذنبًا . فعلم أن له رباً يغفر الذنب ، ويأخذ بالذنب . اعمل ما شئت فقد غفرت لك » . ووافقه البخاري [٧٥٠٧] . قال الإمام النووى : « وهذه الأحاديث ظاهرة في الدلالة في أنه لو تكرر الذنب مائة مرة ، أو ألف مرة ، أو أكثر ، وتاب =

فى كل مرة ، قُبلت توبته ، وسقطت ذنوبه ، ولو تاب عن
 الجميع توبة واحدة بعد جميعها صحت توبته » .

مسلم بشرح النووى [٨٨/٩] .

قلت : ودليله في ذلك ما أخرجه مسلم [٤٦/٢٧٦٦] ، والبخاري [٣٤٧٠] وابن ماجه [٢٦٢٢] عن أبي سعيد الخدري رضي الله تعالى عنه قال : إن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « كان فيمن كان قبلكم رجل قتل تسعةً وتسعينَ نفسًا . فسأل عن أعْلَم أهل الأرض ، فَدُلّ على راهب . فأتاه فقال : إنه قتل تسعة وتسعين نفسًا ، فهل له من توبة ؟ فقال : لا . فَقتله ، فكمل به مائة ، ثم سأل عن أعلم أهل الأرض فَدُلّ ، على رجل عالم . فقال : إنه قتل مائة نفس ، فهل له من توبة ؟ فقال : نعم . ومن يحول بينه وبين التوبة ؟ انطلق إلى أرض كذا وكذا فإن بها أناسًا يعبدون الله فاعبد اللَّه معهم ، ولا ترجع إلى أرضك فإنها أرض سوء . فانطلق حتى إذا نصف الطريق أتاه الموت . فاختصمت فيه ملائكة الرحمة وملائكة العذاب . فقالت ملائكة الرحمة : جاء تائبًا مُقبلًا بقلبه إلى الله . وقالت ملائكة العذاب : إنه لم يعمل خيرًا قط

000

فأتاهم ملك في صورة آدمي فجعلوه بينهم. فقال: قيسوا ما بين الأرضين فإلى أيتهما كان أدنى ، فهو له . فقاسوه فوجدوه أدنى إلى الأرض التي أراد ، فقبضته ملائكة الرحمة » .

# اللَّه تعالى يفرح بتوبة عبده

يقول الله سبحانه وتعالى : ﴿ قُلْ يَعِبَادِى اللَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ اللّٰهُ سِهِم لَا نَقْنُطُواْ مِن رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرّحِيمُ ﴾ [الزبر: ٥٠] ويقول رسول الله صلى الله عليه وسلم : « للّه أشد فرحاً بتوبة عبده حين يتوب إليه من أحدكم كان على راحلته بأرض فلاة ، فانفلتت منه وعليها طعامه وشرابه ، فأيس منها ، فأتى شجرة فاضطجع فى ظلها قد أيس من راحلته ، فبينما هو كذلك إذا هو بها قائمة عنده ، فأخذ بخطامها ثم قال من شدة الفرح : اللهم أنت عبدى وأنا وبك ، أخطأ من شدة الفرح » (١٠) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم [۷/۲۷٤٧] عن أنس بن مالك رضى الله تعالى عنه .

وعنده [۱/۲٦۷٥] عن أبي هريرة رضى اللَّه تعالى عنه عن رسول اللَّه عَلِيْكُ قال: قال اللَّه عز وجل: أنا عند ظن عبدى بي ، وأنا معه حيث يذكرني ، واللَّه للَّه أفرح بتوبة عبده من أحدكم يجد ضالته بالفلاة . ومن تقرب إلى شبرًا تقربت =

وتخيل وأنت مسافر في صحراء جرداء ، بعيدة تماماً عن أي عمران ، ثم جلست لتستريح ومعك الجمل الذي تسافر عليه وعليه الماء والطعام وكل ما تملك من وسائل الحياة ، ثم غفلت عن الجمل فانطلق شارداً وسط الصحراء ، ولما تنبهت لم تجده ولم تعرف مكانه ، عند ذلك تيقنت أنك هالك لا محالة ، وفجأة وأنت في هذه الحالة من الغم والكرب - خوفًا من المصير الذي ينتظرك - وجدت الجمل أمامك فكيف تكون فرحتك ؟ بلا شك تكون فرحة كبيرة جداً ؛ لأنك وجدت ما ينجيك من الهلاك ، فرحة هائلة عبر عنها الحديث الشريف ، ينجيك من الهلاك ، فرحة هائلة عبر عنها الحديث الشريف ، حتى إن صاحب الراحلة أخطأ في دعائه فقال : « اللهم أنت عبدي وأنا ربك » وذلك من شدة فرحه .

000

إليه ذراعًا ، ومن تقرب إلى ذراعًا تقربت إليه باعًا ، وإذا أقبل
 إلى يمشى أقبلت إليه أهرول »

وقال شيخ الإسلام بن تيمية : وهذا الحديث متواتر عن النبي عليه والله الله عليه وأبو رواه ابن مسعود ، والبراء بن عازب ، والنعمان بن بشير ، وأبو هريرة ، وأنس بن مالك رضى الله تعالى عنهم .

# أنواع التـوبة

قال شيخ الإسلام ابن تيمية : التوبة نوعان : واجبة ومستحبة : فالواجبة : هي التوبة من ترك مأمور أو فعل محظور . وهذه واجبة على جميع المكلفين ، كما أمرهم الله بذلك في كتابه وعلى ألسنة رسله .

والمستحبة: هى التوبة من ترك المستحبات وفعل المكروهات. فمن اقتصر على التوبة الأولى كان من الأبرار المقتصدين، ومن تاب التوبتين كان من السابقين المقربين. ومن لم يأت بالأولى كان من الظالمين: إما الكافرين وإما الفاسقين.

والتوبة: رجوع عما تاب منه إلى ما تاب إليه . فالتوبة المشروعة هى الرجوع إلى الله ، وإلى فعل ما أمر به وترك ما نهى عنه . وليست التوبة من فعل السيئات فقط كما ظن كثير من الجهال ، لا يتصورون التوبة إلا عما يفعله العبد من القبائح كالفواحش والمظالم ، بل التوبة من ترك الحسنات المأمور بها أهم من التوبة من فعل السيئات المنهى عنها ، =

000

التوبة لابن تيمية [ ص : ١٤،١٣] .

فأكثر الخلق يتركون كثيرًا مما أمرهم اللَّه به من أقوال القلوب
وأعمالها وأقوال البدن وأعماله ، وقد لا يعلمون أن ذلك مما
أمروا به ، أو يعلمون الحق ولا يتبعونه ، فيكونون إما ضالين
بعدم العلم النافع ، وإما مغضوبًا عليهم بمعاندة الحق بعد معرفته .

#### شــرائط التــوبة

وشرائط التوبة ثلاثة: الندم ، والإقلاع ، والاعتذار . فحقيقة التوبة : هي الندم على ما سلف منه في الماضي ، والإقلاع عنه في الحال ، والعزم على ألا يعاوده في المستقبل . والثلاثة تجتمع في الوقت الذي تقع فيه التوبة ، فإنه في ذلك الوقت يندم ، ويقلع ، ويعزم .

فحينئذ يرجع إلى العبودية التى خلق لها . وهذا الرجوع هو حقيقة التوبة . ولما كان متوقفًا على تلك الثلاثة جعلت شرائط له . فأما الندم : فإنه لا تتحقق التوبة إلا به ؛ إذ من لم يندم على القبيح فذلك دليل على رضاه به ، وإصراره عليه ، وفي المسند « الندم توبة » (1) .

وأما الإقلاع: فتستحيل التوبة مع مباشرة الذنب.

وأما الاعتذار: ففيه إشكال ، فإن من الناس من يقول: من

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في المسند [۲۳۳٬٤۲۳٬٤۲۲،۳۷٦/۱] عن ابن مسعود رضي الله تعالى عنه وقال الأرناؤوط : صحيح .

تمام التوبة ترك الاعتذار ؛ فإن الاعتذار مُحاجَّة عن الجناية ، وترك الاعتذار اعتراف بها ، ولا تصح التوبة إلا بعد الاعتراف . وفى ذلك يقول بعض الشعراء لرئيسه ، وقد عتب عليه فى شىء :

وما قابلتُ عُتْبُكَ باعتـــذار ولكنِّى أقولُ كما تقـــولُ وأطرقُ بابَ عَفْوِكَ بانكسار ويحكمُ بيننا الخُلُّق الجميــلُ فلما سمع الرئيس مقالته قام وركب إليه من فوره وأزال عتبه عليه .

فتمام الاعتراف : ترك الاعتذار ، بأن يكون في قلبه ولسانه : اللَّهُمَّ لا براءة لى من ذنب فأعتذر ، ولا قوة لى فأنتصر ، ولكنى مذنب مستغفر ، اللَّهُمَّ لا عذر لى ، وإنما هو محض حقك ، ومحض جنايتى ، فإن عفوت وإلا فالحق لك .

والذى ظهر لى من كلام صاحب المنازل: أنه أراد بالاعتذار إظهار الضعف والمسكنة ، وغلبة العدو ، وقوة سلطان النفس ، وأنه لم يكن منى ما كان عن استهانة بحقك ، ولا جهلا به ، ولا إنكارًا لاطلاعك ، ولا استهانة بوعيدك ، وإنما كان من

غلبة الهوى ، وضعف القوة عن مقاومة مرض الشهوة ، وطمعًا في مغفرتك واتكالًا على عفوك ، وحُسْن ظُنِّ بك ، ورجاء لكرمك ، وطمعًا في سعة حلمك ورحمته ، وغرني بك الغرور ، والنفس الأمارة بالسوء ، وسترك المرخى عليّ ، وأعانني جهلي ، ولا سبيل إلى الاعتصام لي إلا بك ، ولا معونة على طاعتك إلا بتوفيقك ، ونحو هذا من الكلام المتضمن للاستعطاف والتذلل والافتقار ، والاعتراف بالعجز ، والإقرار بالعبودية . فهذا من تمام التوبة ، وإنما يسلكه الأكياس المتملقون لربهم عز وجل ، والله يحب من عبده أن يتملق له . وفي الحديث : « تملقوا لله » (١) ، وفي الصحيح : « لا أحد أحب إليه العذر من الله » وإن كان معنى ذلك الإعذار ؟ كما قال في آخر الحديث : « من أجل ذلك أرسل الرسل مبشرين ومنذرين »<sup>(٢)</sup>، وقال تعالى : ﴿ فَٱلْمُلْقِيَاتِ ذِكْرًا ۞

<sup>(</sup>١) لم أجده فيما تحت أيدينا من مراجع .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم [٩٩٩ ١٧/١٤] عن سعد بن عبادة رضي اللَّه عنه .

قال : أتدرون ما المراد بهذه الآية ؟

قالوا : ما المراد بها ؟

قال: إقامة أعذار الخليقة.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو يعلى [٤٣٣٨/٣٠٢/٧] عن أنس بن مالك رضى اللَّه تعالى عنه .

وفى الحديث: « بعثت هاديًا وداعيًا ، وليس إلى من الهداية شيء ، وبعث إبليس مغويًا ومزينًا ، وليس إليه من الضلالة شيء ، ولا يناقض هذا قوله تعالى : ﴿ كَذَلِكَ زَيَّنَا لِكُلِ أَمَّةٍ عَمَلَهُمْ ﴾ [ الأنعام : ١٠٨ ] . فإن إضافة التزيين إليه قضاءً وقدرًا ، وإلى الشيطان تسببًا ، مع أن تزيينه تعالى عقوبة لهم

على ركونهم إلى ما زينه الشيطان لهم . فمن عقوبة السيئة : السيئة بعدها ، ومن ثواب الحسنة : الحسنة بعدها .

والمقصود: أن الاحتجاج بالقدر منافِ للتوبة. وليس هو من الاعتذار في شيء، وفي بعض الآثار: « إن العبد إذا أذنب، فقال: يا رب، هذا قضاؤك، وأنت قدرت علي، وأنت حكمت علي، وأنت كتبت علي، يقول الله عز وجل: وأنت علمت، وأنت كسبت، وأنت أردت واجتهدت، وأنا أعاقبك عليه.

وإذا قال : يا رب ، أنا أخطأت ، وأنا اعتديت ، وأنا فعلت ، يقول اللَّه عز وجل : وأنا قدرت عليك وقضيت وكتبت ، وأنا أغفر لك .

وإذا عمل حسنة ، فقال : يا رب أنا عملتها ، وأنا تصدقت ، وأنا صليت ، وأنا أطعمت ، يقول اللّه عز وجل : وأنا أعنتك . وأنا وفقتك .

وإذا قال : يا رب أنت أعنتني ووفقتني ، وأنت مننت عليٌّ .

يقول الله تعالى : وأنت عملتها ، وأنت أردتها ، وأنت كسبتها » .

فالاعتذار اعتذاران : اعتذار ينافي الاعتراف . فذلك منافِ للتوبة .

واعتذار يقرر الاعتراف ، فذلك من تمام التوبة . مدارج السالكين [٢٠٥:٢٠٢/١] .

#### حقائق التوبة

قال صاحب المنازل: وحقائق التوبة ثلاثة أشياء:

تعظيم الجناية .

واتهام التوبة .

وطلب أعذار الخليقة .

يريد بالحقائق : ما يتحقق به الشيء ، وتتبين به صحته وثبوته ، كما قال النبي ﷺ لحارثة : « إن لكل حق حقيقة فما حقيقة إيمانك ؟ »(١) .

<sup>(</sup>۱) روی ابن أبی شیبة فی المصنف كتاب [۲۷] الإیمان والرؤیا ، باب [٥] حدیث رقم [۷٤] عن زبید قال ، قال رسول الله علیه ی باب [٥] حدیث رقم [۷٤] عن زبید قال ؛ قال : أصبحت مؤمنًا حقی أصبحت یا حارث بن مالك ؟ قال : أصبحت مؤمنًا حقی الله علی عن الدنیا ، وأسهرت لیلی أصبحت عزفت نفسی عن الدنیا ، وأسهرت لیلی وأظمأت نهاری ، وكأنی أنظر إلی عرش ربی قد أبرز للحساب ، وكأنی أنظر إلی أهل الجنة یتزاورون فی الجنة ، =

فأما تعظيم الجناية : فإنه إذا استهان بها لم يندم عليها . وعلى قدر تعظيمها يكون ندمه على ارتكابها . فإن من استهان بإضاعة فلس - مثلًا - لم يندم على إضاعته ، فإذا علم أنه دينار اشتد ندمه وعظمت إضاعته عنده .

وتعظيم الجناية يصدر عن ثلاثة أشياء :

تعظيم الأمر ، وتعظيم الآمر ، والتصديق بالجزاء .

وأما اتهام التوبة: فلأنها حق عليه ، لا يتيقن أنه أدى هذا الحق على الوجه المطلوب منه ، الذى ينبغى له أن يؤديه عليه ، فيخاف أنه ما وفاها حقها ، وأنها لم تقبل منه ، وأنه لم ييذل جهده فى صحتها ، وأنها توبة عِلَّةٍ وهو لا يشعر بها ، كَتَوْبَةِ أَرباب الحوائج والإفلاس ، والمحافظين على حاجاتهم ومنازلهم

وكأنى أسمع عواء أهل النار ، قال : فقال له : عبد نور الإيمان
 فى قلبه ، إن عرفت فالزم » .

وانظره في ترجمة حارثة بن سراقة في أُسد الغابة لابن الأثير [٩٩٣/٦٥٠/١] ، والإصابة لابن حجر العسقلاني [١٤٨٠/٥٩٧/١] .

بين الناس ، أو أنه تاب محافظة على حاله فتاب للحال ، لا خوفًا من ذى الجلال ، أو أنه تاب طلبًا للراحة من الكد فى تحصيل الذنب ، أو اتقاء ما يخافه على عرضه وماله ومنصبه ، أو لضعف داعى المعصية فى قلبه ، وخمود نار شهوته ، أو لنافاة المعصية لما يطلبه من العلم والرزق ، ونحو ذلك من العلل التى تقدح فى كون التوبة خوفًا من الله ، وتعظيمًا له ولحرماته ، وإجلالًا له ، وخشية من سقوط المنزلة عنده ، وعن البعد والطرد عنه ، والحجاب عن رؤية وجهه فى الدار الآخرة ، فهذه التوبة لون ، وتوبة أصحاب العلل لون .

ومن اتهام التوبة أيضًا : ضعف العزيمة ، والتفات القلب إلى الذنب الفينة بعد الفينة ، وتذكر حلاوة مواقعته ، فربما تنفس ، وربما هاج هائجه .

ومن اتهام التوبة: طمأنينته ووثوقه من نفسه بأنه قد تاب، حتى كأنه قد أعطى منشورًا بالأمان، فهذا من علامات التهمة. ومن علاماتها: جمود العين، واستمرار الغفلة، وألا يستحدث بعد التوبة أعمالًا صالحة لم تكن له قبل الخطيئة.

## علامات صحة التوبة

التوبة المقبولة الصحيحة لها علامات:

منها : أن يكون بعد التوبة خيرًا مما كان قبلها .

ومنها: أنه لا يزال الخوف مصاحبًا له لا يأمن مكر اللَّه طرفة عين . فخوفه مستمر إلى أن يسمع قول الرسل لقبض روحه : ﴿ أَلَّا تَخَافُوا وَلَا تَحَرَنُوا وَأَبَشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنتُمَّ تُوعَكُونَ ﴾ [ فصلت : ٣٠] ، فهناك يزول الحوف . ومنها : انخلاع قلبه ، وتقطعه ندمًا وخوفًا . وهذا على قدر عظم الجناية وصغرها ، وهذا تأويل ابن عيينة لقوله تعالى : ﴿ لَا يَزَالُ بُنْيَكُنُهُمُ الَّذِي بُنَوًا رِيبَةً فِي قُلُوبِهِمْ إِلَّا أَن تَقَطَّعَ يَرَالُ بُنْيَكُنُهُمُ الَّذِي بُنَوًا رِيبَةً فِي قُلُوبِهِمْ إِلَّا أَن تَقَطَّعَ

ولا ريب أن الخوف الشديد من العقوبة العظيمة يوجب انصداع القلب وانخلاعه ، وهذا هو تقطعه ، وهذه حقيقة التوبة ؛ لأنه يتقطع قلبه حسرة على ما فرط منه ، وحوفًا من

قُـلُوبُهُمٌّ ﴾ [ النوبة : ١١٠ ] . قال : تقطعها بالتوبة .

سوء عاقبته ، فمن لم يتقطع قلبه فى الدنيا على ما فرط حسرة وخوفًا ، تقطع فى الآخرة إذا حقَّت الحقائق ، وعاين ثواب المطيعين ، وعقاب العاصين ، فلابد من تقطع القلب إما فى الدنيا وإما فى الآخرة .

ومن موجبات التوبة الصحيحة أيضًا كسرة خاصة تحصل للقلب لا يشبهها شيء ، ولا تكون لغير المذنب ، لا تحصل بجوع ، ولا رياضة ، ولا حب مجرد ، وإنما هي أمر وراء هذا كله ، تكسر القلب بين يدى الرب كسرة تامة ، قد أحاطت به من جميع جهاته ، وألقته بين يدي ربه طريحًا ذليلًا خاشعًا . كحال عبد جان آبق من سيده ، فأخذ فأحضر بين يديه ، ولم يجد من ينجيه من سطوته ، ولم يجد منه بدأ ، ولا عنه غناء ، ولا منه مهربًا ، وعلم أن حياته وسعادته وفلاحه ونجاحه في رضاه عنه وقد علم إحاطة سيده بتفاصيل جناياته ، هذا مع حبه لسيده ، وشدة حاجته إليه ، وعلمه بضعفه وعجزه ، وقوة سيده ، وذله ، وعز سيده .

فيجتمع من هذه الأحوال كسرة وذلة وخضوع ، ما أنفعها للعبد ! وما أجدى عائدتها عليه ! وما أعظم جَبْره بها . وما أقربه بها من سيده !

فليس شيء أحب إلى سيده من هذه الكسرة ، والخضوع والتذلل ، والإخبات ، والانطراح بين يديه ، والاستسلام له . فلله ما أحلى قوله في هذه الحال : « أسألك بعزك وذلي إلا رحمتني ، أسألك بقوتك وضعفي ، وبغناك عنى وفقرى إليك ، هذه ناصيتي الكاذبة الخاطئة بين يديك ، عبيدك سواى كثير ، وليس لي سيد سواك ، لا ملجأ ولا منجي منك إلا إليك . أسألك مسألة المسكين ، وأبتهل إليك ابتهال الخاضع الذليل . وأدعوك دعاء الخائف الضرير ، سؤال من خضعت لك رقبته ، ورغم لك أنفه ، وفاضت لك عيناه ، وذَلَ لك قلبه » . يا من ألوذ به فيما أؤمله ومن أعوذ به مما أحاذره لا يجبر الناس عظمًا أنت كاسره ولا يهيضون عظمًا أنت جابره فهذا وأمثاله من آثار التوبة المقبولة ، فمن لم يجد ذلك في قلبه فليتهم توبته ، وليرجع إلى تصحيحها . فما أصعب التوبة الصحيحة بالحقيقة ، وما أسهلها باللسان والدعوى ! وما عالج الصادق بشيء أشق عليه من التوبة الخالصة الصادقة ، ولا حول ولا قوة إلا بالله .

وأكثر الناس من المتنزهين عن الكبائر الحسية والقاذورات: في كبائر مثلها أو أعظم منها أو دونها ، ولا يخطر بقلوبهم أنها ذنوب ليتوبوا منها ، فعندهم - من الإزراء على أهل الكبائر واحتقارهم ، وصولة طاعاتهم ، ومنتهم على الخلق بلسان الحال ، واقتضاء بواطنهم لتعظيم الخلق لهم على طاعاتهم ، اقتضاء لا يخفى على أحد غيرهم ، وتوابع ذلك - ما هو أبغض إلى الله ، وأبعد لهم عن بابه من كبائر أولئك .

فإن تدارك الله أحدهم بقاذورة أو كبيرة يوقعه فيها ؟ ليكسر بها نفسه ، ويعرفه قدره ، ويذله بها ، ويخرج بها صولة الطاعة من قلبه ، فهى رحمة فى حقه ، كما أنه إذا تدارك أصحاب الكبائر بتوبة نصوح ، وإقبال بقلوبهم إليه ، فهو رحمة فى حقهم ، وإلا فكلاهما على خطر . مدارج السالكين [٢٠٨:٢٠٦/١].

## جزاء الـمُعـرض عن التوبة

يقول الله تبارك وتعالى : ﴿ فَإِن يَتُوبُواْ يَكُ خَيْرًا لَمُنَّ وَإِن يَتُوبُواْ يَكُ خَيْرًا لَمُنَّ وَإِن يَتَوَلَّواْ يُعَا فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَمَا لَمُمْ فِي يَتَوْبُواْ يُعَا فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَمَا لَمُمْ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَمَا لَمُمْ فِي الدَّنِيا وَالْآخِرة وَمَا لَمُمْ فِي النوبة : ٢٤ ] إذن .. فجزاء من يعرض عن التوبة ويرفض أن يعترف بخطئه ، عذاب أليم ليس يعرض عن التوبة ويرفض أن يعترف بخطئه ، عذاب أليم ليس في الآخرة .

وقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَمَا لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ يتوهمه بعض الناس من ذوى العقول السقيمة بأن العذاب فى الدنيا فقط ؛ ولكن هناك أرض فى الدنيا وأرض فى الآخرة هى أرض الميعاد مصداقاً لقوله تعالى : ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ الْأَرْضُ غَيْرَ الْأَرْضُ غَيْرَ الْلَائِضِ وَٱلسَّمَوَتُ ﴾ [ إبراهيم : ١٨ ] .

إذن .. فكلمة الأرض تعطينا صورتين : صورة في الدنيا وصورة الآخرة ، ولذلك فالعذاب في الدنيا على هذه الأرض ، وفي الآخرة على أرض الحشر والحساب ، ثم النار موعدهم . وقوله تعالى : ﴿ وَمَا لَهُمَّ فِي الْأَرْضِ مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ الولى : هو القريب منك الذي تفزع إليه عند الشدائد ،

ولا تفزع عند الشدائد إلا لمن تطمع أن ينصرك ، أو لمن هو أقوى منك ، أما النصير : فهو من تطلب منه النصرة ، وقد يكون من البعيدين عنك ولا تربطك به ولاية .

إذن ، فلا الولى القريب منك ، ولا القريب الذى قد تفزع اليه لينصرك يستطيعان أن يفعلا شيئاً ، وذلك لتعلم أنه لا نجاة من عذاب الله إلا بالإنابة إليه ، ولا ملجاً ولا منجا منه إلا إليه سبحانه وتعالى (١).

### 000

<sup>(</sup>۱) أخرج البخارى [٦٣١١] ومسلم [٦٣١٠] عن البراء بن عازب رضى الله تعالى عنه قال : قال رسول الله على التيت مضجعك فتوضأ وضوءك للصلاة ، ثم اضطجع على شقك الأيمن وقل : « اللهم أسلمت نفسى إليك ، وفوضت أمرى إليك ، وألجأت ظهرى إليك ، رغبة ورهبة إليك ، لا ملجأ ولا منجى منك إلا إليك ، آمنت بكتابك الذى أنزلت ، وبنبيك الذى أرسلت ، فإن مت ؛ مت على الفطرة ، فاجعلهن آخر ما تقول » .

## الاستعانة بالصبر والصلاة

قال اللَّه تعالى : ﴿ يَتَأَيَّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوْةِ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّلْبِرِينَ ﴾ (١) . [البقرة: ١٥٣].

(١) إن الله عز وجل يرشدنا لكيفية التعامل مع مشاكل الحياة ونوائبها ، فيقول جل ثناؤه بخصوص التجهيز للحرب : ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِن قُوَّةٍ ﴾ [ الأنفال : ٦٠ ] . ويقول عز وجل لنبيه موسى عليه السلام في مواجهة بعض الأمور التي تحتاج إلى عونْ من الآخرين : ﴿ سَنَشُدُّ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ ﴾ [القصص: ٣٥] . ويقول عز وجل للمسلمين قاطبة : ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلِّبِرِ وَٱلنَّقَوَىٰ ﴾ [المائدة: ٢]. وهكذا في أمور كثيرة إلا أن القاعدة الأساسية لمواجهة كل هذه الأمور وغيرها هي : « الاستعانة بالصبر والصلاة » والتي يبني عليها بقية الأسباب ؛ والتي نستمد منها توفيق الله لنا للسبب المؤدي إلى جنته ، وتنزل السكينة علينا بإذن الله .. ولذلك كان رسول الله ﷺ إذا واجهته مشكلة أو أهمه أمر قام فصلًى مستعيناً بها ، وبالصبر كما أمر الله عز وجل وأرشد .

( كان رسول الله عَلَيْ إذا حزبه أمر صلى ( ) . . وعن صهيب الرومي رضى الله تعالى عنه عن النبي عَلَيْ : ( . . كانوا - يعنى الأنبياء - يفزعون إذا فزعوا إلى الصلاة . . ) ( ) . وعن ابن عباس رضى الله تعالى عنه : نعى إليه أخوه قُثُم وهو في مسير ، فاسترجع ثم تنحى عن الطريق فصلى ركعتين أطال فيهما الجلوس ، ثم قام يمشى إلى راحلته وهو يقول : ﴿ وَاسْتَعِينُوا فِلْصَبْرِ وَالصَّلَوْقُ وَإِنَّهَا لَكِيرَةً إِلَّا عَلَى الْخَشِعِينَ ﴾ [البقرة : ٥٤] . وروى الطبرى بسنده عن أبى العالية في قوله : ﴿ وَاسْتَعِينُوا فِروى الطبرى بسنده عن أبى العالية في قوله : ﴿ وَاسْتَعِينُوا فِروى الطبرى بسنده عن أبى العالية في قوله : ﴿ وَاسْتَعِينُوا فِروى الطبرى بسنده عن أبى العالية في قوله : ﴿ وَاسْتَعِينُوا فِروى الطبرى بسنده عن أبى العالية في قوله : ﴿ وَاسْتَعِينُوا فِروى الطبرى بسنده عن أبى العالية في قوله . والصلاة على مرضاة الله ، واعلموا أنهما من طاعة الله .

وعن الربيع قوله : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَعِينُوا بِٱلصَّدِرِ وَٱلصَّلَوٰةً ﴾ ، اعلموا أنهما عونٌ على طاعة اللَّه . =

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود [ ۱۳۱۹ ] ، وأحمد في المسند [ ه / ۳۸۸ ] ، وحَسَّنَه الألباني في صحيح أبي داود [ ۱۱۷۱ ] .

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في المسند [ ٤ / ٣٣٣ ] بسند صحيح .

<sup>(</sup>۳) رواه سعید بن منصور فی سننه [ ۱۳۲/۲ ] بسند صحیح ،وابن جریر الطبری فی تفسیره [ ۱٤/۲ رقم ۸۰۲ ] .

وأما قوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّلْبِرِينَ ﴾ ، فإن تأويله: فإن اللَّه نَاصَرهُ وظَهيرهُ وراضٍ بفعله ، كقول القائل: « افعل يَا فلان كذا وأنا معك » ، يعنى : إنى ناصرُك على فعلك ذلك ومُعينك عليه .

وقال الطبرى : وهذه الآية حضٌّ من الله تعالى ذكره على طاعته ، واحتمال مكروهها على الأبدان والأموال ، فقال : ﴿ يَتَأْيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَعِينُوا بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوْةُ ﴾ على القيام بطاعتي ، وأداء فرائضي في ناسخ أحكامي ، والانصراف عما أنسخه منها إلى الذي أحدِثه لكم من فرائضي ، وأنقلكم إليه من أحكامي ، والتسليم لأمرى فيما آمركم به في حين إلزامكم حكمه ، والتحول عنه بعد تحويلي إياكم عنه – وإن لحقكم في ذلك مكروة من مقالة أعدائكم من الكفار بقذفهم لكم الباطل، أو مشقةٌ من مقالة أعدائكم من الكفار بقذفهم لكم الباطل ، أو مشقةٌ على أبدانكم في قيامكم به ، أو نقصٌ في أموالكم - وعلى جهاد أعدائكم وحربهم في سبيلي ، بالصبر منكم لى على مكروه ذلك ومَشقته عليكم ، واحتمال عنائه وثقله ، ثم بالفزع منكم فيما يَنوبكم من مفظِعات الأمور إلى الصلاة لى . فإنكم بالصبر على المكاره تُدركون مرضاتي ، =

وبالصلاة لى تستنجحون طلباتكم قبلى ، وتدركون حاجاتكم عندى ، فإنى مع الصابرين على القيام بأداء فرائضى وترك معاصى ، أنصرهم وأرعاهم وأكلَؤُهم ؛ حتى يظفروا بما طلبوا وأمّلوا قبلى .
 تفسير الطبرى [۲۱۳/۳] .

وقال القاسمى فى قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا السَّعَيِنُوا بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوْقَ ﴾ : أرشد تعالى المؤمنين ، إثر الأمر بالشكر فى الآية قبل ، بالاستعانة بالصبر والصلاة ؛ لأن العبد إما أن يكون فى نعمة فيشكر عليها ، أو فى نقمة فيصبر عليها . كما جاء فى الحديث (١) : « عجباً للمؤمن ، لا يقضى له قضاء إلا كان خيراً له . إن أصابته سرّاء فشكر كان خيراً له ، وإن =

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم [٦٤/٢٩٩٩] عن صهيب رضى الله تعالى عنه بلفظ: «عجباً لأمر المؤمن، إن أمره كله خير، وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن. إن أصابته سرًاء شكر، فكان خيراً له، وإن أصابته ضرًاء صبر، فكان خيراً له».

أصابته ضرَّاء فصبر كان خيراً له » . وبَين تعالى أن أجود ما يستعان به على تحمل المصائب في سبيل الله ، الصبر والصلاة كما تقدم في قوله : ﴿ وَٱسْتَعِينُوا بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوْقُ وَإِنَهَا لَكَبِيرُةُ إِلَا عَلَى ٱلْخَشِعِينَ ﴾ .
 لَكَبِيرَةُ إِلَا عَلَى ٱلْخَشِعِينَ ﴾ .

وفي الحديث (١): أن رسول الله على ترك المحارم والمآثم ، وصبر ثم إن الصبر صبران : صبر على ترك المحارم والمآثم ، وصبر على فعل الطاعات والقربات . والثاني أكثر ثوابا ؛ لأنه المقصود . وأما الصبر الثالث ، وهو الصبر على المصائب والنوائب ، فذاك أيضاً واجب . كالاستغفار من المعائب . وقال الإمام ابن تيمية في كتابه « السياسة الشرعية » : وأعظم

وقال الإمام ابن تيمية في كتابه « السياسة الشرعية » : وأعظم عون لولي الأمر خاصة ، ولغيره عامة ثلاثة أمور :

أحدها: الإخلاص لله ، والتوكل عليه بالدعاء وغيره . وأصل ذلك المحافظة على الصلاة بالقلب والبدن . =

<sup>(</sup>۱) تقدم ، رواه أحمد في المسند [ ٣٣٨/٥] ، وأبو داود [١٣١٩] ، وحسنه الألباني في صحيح أبي داود [٧١٧١] عن حذيفة بن اليمان رضي اللَّه تعالى عنه .

والشانى: الإحسان إلى الخلق بالنفع والمال الذى هو الزكاة.
 والثالث: الصبر على الأذى من الحلق وغيره من النوائب.
 ولهذا يجمع الله بين الصلاة والصبر كثيراً كقوله تعالى: ﴿ وَاسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوٰةً ﴾.

وكقوله تعالى : ﴿ وَأَقِيمِ ٱلصَّكَاوَةَ طَرَقِ ٱلنَّهَارِ وَزُلَفًا مِّنَ ٱلْيُكِلِّ إِنَّ ٱلْحَسَنَنَتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّعَاتِّ ذَلِكَ ذِكْرَىٰ لِلذَّاكِرِينَ ۞ وَٱصْبِرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾ [ هود ] .

وَقُولُه : ﴿ فَأَصَّبِرَ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكِ قَبَلَ طُلُوعٍ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا وَمِنْ ءَانَآيِ ٱلَّيْلِ فَسَيِّحْ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَىٰ ﴾ [طه: ١٣٠] .

وأما قِرانُهُ بين الصلاة والزكاة في القرآن فكثير جدًا . فبالقيام بالصلاة والزكاة والصبر يصلح حال الراعي والرعية إذا عرف الإنسان ما يدخل في هذه الأسماء الجامعة . يدخل في الصلاة من ذكر الله تعالى ودعائه وتلاوة كتابه وإخلاص الدين له والتوكل عليه ، وفي الزكاة الإحسان إلى الخلق بالمال والنفع : من نصر المظلوم وإعانة الملهوف وقضاء حاجة المحتاج . وفي الصبر احتمال الأذي وكظم الغيظ والعفو عن =

الناس ومخالفة الهوى وترك الشر والبطر .

ما قوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّلْبِرِينَ ﴾ قال الإمام ابن تيمية في «شرح حديث النزول »: لفظ المعية في كتاب اللَّه جاء عاماً كما في قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمُ ﴾ [الحديد: ٤]. وفي قوله سبحانه وتعالى: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجُوَىٰ ثَلَنْهَ إِلَا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كُنْوَنُ مِن نَجُوَىٰ ثَلَنْهَ إِلَا هُو رَابِعُهُمْ أَيْنَ مَا كُانُوا ﴾ وله : ﴿ إِلَا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كُانُوا ﴾ .

وجاء خاصًّا كما في قوله : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ قَٱلَّذِينَ هُم تُحْسِنُونَ ﴾ [النحل: ١٢٨].

وقوله: ﴿ إِنَّنِى مَعَكُما آسَمَعُ وَأَرَكُ ﴾ [طه: ١٤] . وقوله: ﴿ لاَ تَحْدَرُنَ إِنَ اللّهَ مَعَنَا ﴾ [التوبة: ٤٠] . فلوكان المراد بذاته مع كل شيء ، لكان التعميم يناقض التخصيص . فإنه قد علم أن قوله: ﴿ لاَ تَحْدَرُنَ إِنَّ اللّهَ مَعَنَا ﴾ أراد به تخصيص نفسه وأبا بكر دون عدوهم من الكفار ، وكذلك قوله: ﴿ إِنَّ اللّهَ مَعَ الّذِينَ التّهَ وَله : ﴿ إِنَّ اللّهَ مَعَ الّذِينَ التّهَ وَالفجار . وأيضًا ، فلفظ المعية ليست في لغة العرب = الظالمين والفجار . وأيضًا ، فلفظ المعية ليست في لغة العرب =

ولا في شيء من القرآن أن يراد بها اختلاط إحدى الذاتين بِالْأَخْرِي . كَمَا فِي قُولُهُ سَبْحَانُهُ وَتَعَالَى : ﴿ يُحَمَّدُ رَّسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَدُرٌ ﴾ [ الفتح : ٢٩ ] ، وقوله تعالى : ﴿ فَأَوْلَتِهِكَ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء: ١٤٦] وقوله تعالى : ﴿ ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّكَـدِقِينَ ﴾ [ التوبة : ١١٩ ] ، وقوله تعالى : ﴿ وَجَهَدُواْ مَعَكُمُ ﴾ [الأنفال: ٧٥]. ومثـل هــذا كثير. فامتنـع أن يكون قـوله : ﴿ وَهُوَ مَعَكُرُ ﴾ يدل على أن تكون ذاته مختلطة بذوات الخلق . وقد بسط الكلام عليه في موضع آخر وبيّن أن لفظ المعية في اللغة ، وإن اقتضى المجامعة والمصاحبة والمقارنة ، فهو إذا كان مع العباد ، لم يناف ذلك علوّه على عرشه ، ويكون حكم معيته في كل موطن بحسبه . فمع الخلق كلهم بالعلم والقدرة والسلطان ، ويخص بعضهم بالإعانة والنصرة والتأييد .

محاسن التأويل [ ٣١٦/٢ – ٣١٩ ] .

وقال العلامة السعدى رحمة الله تعالى عليه: أمر الله تعالى المعلامة السعدى رحمة الله تعالى عليه : أمر الله تعالى المؤمنين بالاستعانة على أمورهم الدنيوية ﴿ وَالصَّبْرِ وَالصَّلْوَةَ ﴾ . فالصبر هو حبس النفس وكفها عما تكره ، فهو ثلاثة أقسام :

الأول : صبرها على طاعة الله ، حتى تؤديها .

الشاني : وعن معصية الله حتى تتركها .

الثالث : وعلى أقدار اللَّه المؤلمة فلا تتسخطها .

فالصبر هو المعونة العظيمة على كل أمر ، فلا سبيل لغير الصابر ، أن يدرك مطلوبه وخصوصًا الطاعات الشاقة المستمرة ، فإنها مفتقرة أشد الافتقار إلى تحمل الصبر ، وتجرع المرارة الشاقة فإذا لازم صاحبها الصبر ، فاز بالنجاح ، وإن رده المكروه والمشقة عن الصبر والملازمة عليها ، لم يدرك شيئاً ، وحصل على الحرمان ، وكذلك المعصية التي تشتد دواعي النفس ونوازعها إليها وهي في محل قدرة العبد ، فهذه لا يمكن تركها إلا بصبر عظيم ، وكف لدواعي قلبه ونوازعها ، لله تعالى ، واستعانة بالله على العصمة منها ، فإنها من الفتن الكبار .

وكذلك البلاء الشاق ، خصوصًا إن استمر ، فهذا تضعف معه القوى النفسانية والجسدية ، ويوجد مقتضاها ، وهو التسخط ، إن لم يقاومها صاحبها بالصبر لله ، والتوكل عليه ، واللجأ إليه ، والافتقار على الدوام .

فعلمت أن الصبر محتاج إليه العبد ، بل مضطر إليه في كل =

حالة من أحواله ، فلهذا أمر الله تعالى به ، وأخبر أنه : ﴿ مَعَ الصَّدِيرِينَ ﴾ أى : مع من كان الصبر لهم خلقًا وصفة ، وملكة – بمعونته وتوفيقه وتسديده – فهانت عليهم بذلك المشاق والمكاره ، وسهل عليهم كل عظيم ، وزالت عنهم كل صعوبة ، وهذه معية خاصة تقتضى محبته ومعونته ، ونصره وقربه ، وهذا منقبة عظيمة للصابرين . فلو لم يكن للصابرين فضيلة إلا أنهم فازوا بهذه المعية من الله ، لكفى بها فضلًا وشرفًا ، وأما المعية العامة فهى معية العلم والقدرة ، كما في قوله تعالى : ﴿ وَهُوَ العامة فهى معية العلم والقدرة ، كما في قوله تعالى : ﴿ وَهُوَ مَعَمَّرُ أَيْنَ مَا كُذُتُمَ الله وهذه عامة للخلق .

وأمر تعالى بالاستعانة بالصلاة ؟ لأن الصلاة هي عماد الدين ، ونور المؤمنين ، وهي الصلة بين العبد وربه ، فإذا كانت صلاة العبد صلاة كاملة ، مجتمعًا فيها ما يلزم فيها ، وما يسن ، وحصل فيها حضور القلب الذي هو لبها ، فصار العبد إذا دخل فيها استشعر دخوله على ربه ، ووقوفه بين يديه ، موقف العبد الخادم المتأدب ، مستحضراً لكل ما يقوله وما يفعله ، مستغرقًا بمناجاة ربه ودعائه ، لا جرم أن هذه الصلاة من أكبر المعونة على جميع الأمور ، فإن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر ؟ ولأن هذا =

اللَّه تبارك وتعالى يخاطب من آمن به ليتلقى عنه التكليف ، فالتكليف إنما يأتى بعد الإيمان ، إن اللَّه يكلف فقط من آمن به ، لذلك فالحق لا يقول : يا أيها الناس افعلوا كذا . إن الحق يدعو الناس إلى الإيمان به أولاً ، ثم يخاطب المؤمنين بأن يطلب منهم أن يعملوا على مقتضى الإيمان ، وعندما يأمر الحق يطلب منهم أن يعملوا على مقتضى الإيمان ، وعندما يأمر الحق حل وعلا بالاستعانة بالصلاة بجانب الصبر ، فإننا نعلم أن الصلاة هى الركن الإسلامى الذي يعلن به المسلم الولاء الدائم لخالقه عز وجل .

وقلنا: إن الإنسان المخلوق لله عندما يقف كل يوم خمس مرات بين يدى الله ، فإنما يصلح من ذاته ويتطهر من ذنوبه (١) .

الحضور الذى يكون فى الصلاة ، يوجب للعبد فى قلبه وصفا
 وداعياً يدعوه إلى امتثال أوامر ربه واجتناب نواهيه ، هذه هى
 الصلاة التى أمر الله أن يستعين بها على كل شىء .

تيسير الكريم الرحمن [ ١٠٩/١ - ١١١].

<sup>(</sup>۱) عن أبي هريرة أن رسول اللَّه ﷺ قال : « أرأيتم لو أن نهراً بباب أحدكم يغتسل منه كل يوم خمس مرات ، هل يبقى من درنه شيء؟ » قالوا : لا يبقى من درنه شيء . قال : « فذلك مثل الصلوات الخمس يمحو اللَّه بهن الخطايا » . أخرجه البخارى [۲۸] ، ومسلم [۲۳۸/٦٦٧] واللفظ له .

إن الإنسان صنعة الله ، وعندما يذهب الإنسان إلى لقاء خالقه جل وعلا ؛ فإنه يصلح ما يصيبه من عطب ؛ وقد لا يدرى الإنسان هذا اللون من العطب. وهكذا يُعد الخالق سبحانه خَلَقَهُ لمواجهة كل ألوان المتاعب في الحياة بقوله سبحانه : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةً ﴾ ؛ إن الحق يدعو المؤمنين إلى الحضور الدائم في معيته ، معية النصر والتأييد والمدد . إن أحداث الحياة والمصائب فيها لا يمكن أن تتسلط على النفس إلا إذا انعزلت النفس عن مصدر قوتها ، وفي هذا الموضع يأتي أمر الحق بالتكليف الواضح ؛ بالصبر على إيذاء اليهود وأهل الكتاب والمشركين لمشاعر المسلمين ، قال تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَعِينُوا بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةَ إِنَّ أللَّهَ مَعَ ٱلصَّابِرِينَ ﴾ (١) .

<sup>(</sup>۱) قال الإمام ابن القيم: قال الإمام أحمد رحمه الله تعالى: الصبر في القرآن في نحو تسعين موضعاً وهو واجب بإجماع الأمة وهو نصف الإيمان. فإن الإيمان نصفان: نصف صبر ونصف شكر. وهو مذكور في القرآن على ستة عشر نوعًا: =

الأول: الأمر به . نحو قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّول : الأمر به . نحو قوله تعالى : ﴿ وَاسْتَعِينُوا السَّتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوٰةَ ﴾ . وقوله تعالى : ﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوٰةَ ﴾ [ البقرة : ٥٤] . وقوله : ﴿ اَصْبِرُوا وَصَابِرُوا ﴾ [ آل عمران : ٢٠٠] . وقوله : ﴿ وَاصْبِرُ وَمَا صَبْرُكُ إِلَّا بِاللَّهُ ﴾ [ النحل: ٢٠٠] . وقوله : ﴿ وَاصْبِرُ وَمَا صَبْرُكُ إِلَّا بِاللَّهُ ﴾ [ النحل: ٢٠٠] .

الثانى: النهى عن ضده كقوله: ﴿ فَأَصَّبِرَ كُمَا صَبَرَ أُولُوا الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَلَا تَسَتَعْجِل لَمَنَّم ﴾ [الأحقاف: ٣٥]. وقوله: ﴿ فَلَا تُولُوهُمُ الْأَذَبَارَ ﴾ [الأنفال: ١٥]. فإن تولية الأدبار: ترك للصبر والمصابرة. وقوله تعالى: ﴿ وَلَا نُبْطِلُوا الْعَمَالَكُمُ ﴾ [محمد: ٣٣]. فإن إبطالها ترك الصبر على إتمامها. وقوله: ﴿ وَلَا تَهِنُوا وَلَا يَحْزَنُوا ﴾ [آل عمران: ٣٣] فإن الوهن من عدم الصبر.

الثالث: الثناء على أهله كقوله تعالى: ﴿ الصَّكبِينَ فِي الْفَكْدِفِينَ ﴾ [ آل عمران: ١٧ ] . وقوله: ﴿ وَالصَّابِرِينَ فِي الْفَاسَاءِ وَالضَّابِرِينَ أَلْمَاسَاءِ وَالضَّرَّآءِ وَحِينَ الْبَأْسُ أُولَئِهِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا ۖ وَأُولَئِهِكَ هُمُ الْمُنَقُونَ ﴾ [ البقرة: ١٧٧ ] وهو كثير في القرآن .

الرابع : إيجابه سبحانه محبته لهم كقوله : ﴿ وَاللَّهُ يُحِبُّ الصَّدِيرِينَ ﴾ [آل عمران : ٤٦] . الخامس: إيجاب معيته لهم، وهي معية خاصة، تتضمن حفظهم ونصرهم وتأييدهم، ليست معية عامة، وهي معية العلم والإحاطة كقوله: ﴿ وَاصْبِرُوا ۚ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّنبِرِينَ ﴾ [ الأنفال: ٢٤] وقوله: ﴿ وَاللَّهُ مَعَ الصَّنبِرِينَ ﴾ [ البفرة: ٢٤٩].
 السادس: إخباره بأن الصبر خير لأصحابه، كقوله: ﴿ وَلَبِن الصادس: إخباره بأن الصبر خير لأصحابه، كقوله: ﴿ وَلَبِن

السادس: إخباره بأن الصبر خير لاصحابه ، كقوله : ﴿ وَلَهِنَ صَبَرْتُمُ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّكِبِينَ ﴾ [النحل: ١٢٦]. وقوله : ﴿ وَأَن تَصْبِرُواْ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ [النساء: ٢٥].

السابع: إيجاب الجزاء لهم بأحسن أعمالهم .كقوله تعالى : ﴿ وَلَنَجْرِينَ مَا كَانُواْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٩٦].

الثامن: إيجابه سبحانه الجزاء لهم بغير حساب. كقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوَفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [ الزمر: ١٠]. التاسع: إطلاق البشرى لأهل الصبر. كقوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُم بِشَيْءٍ مِنَ الْخَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ الْأَمْوَلِ وَالْأَنفُسِ وَالنَّمَرَتِ وَبَشِرِ الصّنبِرِينَ ﴾ [ البقرة: ١٥٥]. وَالْأَنفُسِ وَالنَّمَرَتِ وَبَشِرِ الصّنبِرِينَ ﴾ [ البقرة: ١٥٥]. العاشر: ضمان النصر والمدد لهم. كقوله تعالى: ﴿ بَكَنَ الْعَاشِرِ : ضمان النصر والمدد لهم. كقوله تعالى: ﴿ بَكَنَ الْعَاشِرِ : ضمان النصر والمدد لهم. كقوله تعالى: ﴿ بَكَنَ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ النَّهُ مِنْ النَّاسِ والمدد لهم والمدد لهم النَّهُ مِنْ النَّهُ مِنْ النَّصْرِ والمدد لهم النَّهُ وَلَوْلُ النَّهُ مِنْ النَّهُ وَالمُنْ النَّهُ وَالْمَدْ الْهُ مَا النَّالُ وَالمُنْ النَّهُ وَالْمُنْ النَّهُ وَالْمُنْ النَّهُ وَالمُنْ النَّهُ وَالمُنْ النَّهُ وَالْمُنْ النَّهُ وَالْمُنْ النَّهُ وَالْمُنْ النَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُولِلْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَ

إِن تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا وَيَأْتُوكُم مِن فَوْرِهِم هَذَا يُمْدِدُكُم رَبُّكُم بِخَمْسَةِ ءَالَكُ مِنَ الْمَلَتَهِكَةِ مُسَوِّمِينَ ﴾ [آل عمران: ١٢٥] ، ومنه قول النبي عَيِّلِيَّ : ﴿ واعلم أن النصر مع الصبر ﴾ (١) . الحادي عشر : الإخبار منه تعالى بأن أهل الصبر هم أهل العزائم . كقوله تعالى : ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِن عَرْمِ الْمُؤرِ ﴾ [الشورى: ٣٤] .

الثانى عشر: الإخبار أنه ما يُلَقَّى الأعمال الصالحة وجزاءها والحظوظ العظيمة إلَّا أهل الصبر كقوله تعالى: ﴿ ... وَيَلَكُمْ وَالَّهُ اللّهِ خَيْرٌ لِمِنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا وَلَا يُلَقَّلُهَا إِلّا الصّبر وقوله: ﴿ وَمَا يُلَقَّلُهَا إِلّا الّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّلُهَا إِلّا الّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّلُهَا إِلّا أَلَا ذُو حَظِ عَظِيمٍ ﴾ [ فصلت: ٣٠].

الثالث عشر: الإخبار أنه إنما ينتفع بالآيات والعبر أهل الصبر . . . أَتَ أَخْرِجُ قَوْمَكَ الصبر . . . أَتَ أَخْرِجُ قَوْمَكَ

<sup>(</sup>١) جزء من حديث رواه أحمد في المسند [٣٠٧/١] ، والحاكم في المستدرك [٥٤١/٣] عن ابن عباس رضى الله تعالى عنهما بلفظ: « واعلم أن مع الصبر النصر » . وصححه الشيخ شاكر برقم [٢٨٠٤] .

مِنَ ٱلظُّلُمُنَةِ إِلَى ٱلنُّورِ وَذَكِرَهُم بِأَيَّنِمِ ٱللَّهِ إِنَّ فِي وَلِكَ كَلَّاكُ لَاَيْتِ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ﴾ [إبراهيم: ٥] وقوله في أهل سبأ: ﴿ ... فَجَعَلْنَهُمْ أَكُورٍ ﴾ [إبراهيم كُلَّ مُمَزَّقٍ في أهل سبأ: ﴿ ... فَجَعَلْنَهُمْ أَكُورٍ ﴾ [سأ: ١٩] . وقوله في إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيْتِ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ﴾ [سأ: ١٩] . وقوله في سورة الشورى : ﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِ ٱلْجَوَارِ فِي ٱلْبَحْرِ كَالْأَعْلَى إِن يَشَأَ سُورة الشورى : ﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِ ٱلْجَوَارِ فِي ٱلْبَحْرِ كَالْأَعْلَى إِن يَشَأَ سُكُورٍ ﴾ [سأ: ١٩] . وقوله في شَكُورٍ ﴾ [سأ: ١٩] . وقوله في شَكُورٍ ﴾ [الشورى : ﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِ ٱلْجَوَارِ فِي ٱلْبَحْرِ كَالْأَعْلَى إِن يَشَأَ شَكُورٍ ﴾ [الشورى : ﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِ الْجَوَارِ فِي ٱلْبَحْرِ كَالْأَعْلَى إِن يَشَأَ

الرابع عشر : الإخبار بأن الفوز المطلوب المحبوب ، والنجاة من المكروب المرهوب ودخول الجنة إنما نالوه بالصبر كقوله تعالى : ﴿ . وَٱلْمَلَئِكِكَةُ يَدَّخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ سَلَامٌ عَلَيْكُمُ بِمَا صَبَرْتُمْ فَنِعَمَ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴾ [ الرعد : ٢٣ ، ٢٢ ] .

الخامس عشر : أنه يورث صاحبه درجة الإمامة . سمعت شيخ الإسلام بن تيمية - قدس الله روحه - يقول : بالصبر واليقين تنال الإمامة في الدين . ثم تلا قوله تعالى : ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَةً يَهْدُونَ يِأْمَرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُوا بِعَالِيكِنَا يُولِينَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُوا بِعَالِيكِنَا يَوْقِنْهُونَ ﴾ [السجدة : ٢٤] .

السادس عشر: اقترانه بمقامات الإسلام والإيمان ، كما =

قرنه الله سبحانه باليقين والإيمان وبالتقوى والتوكل ، وبالشكر والعمل الصالح والرحمة ؛ ولهذا كان الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد ، ولا إيمان لمن لا صبر له . كما أنه لا جسد لمن لا رأس له .

وقال عمر بن الخطاب رضى الله تعالى عنه : « خير عيش أدركناه بالصبر » (١) .

وأخبر النبى ﷺ فى الحديث الصحيح : « أنه ضياء » (٢) . وقال : « من يتصبر يصبره الله » (٣) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخارى مُعَلَّقًا بصيغة الجزم . وقال الحافظ في الفتح : قد وصله أحمد في كتاب الزهد بسند صحيح عن مجاهد قال : قال عمر : « وجدنا خير عيشنا الصبر » . ورواه أبو نعيم في الحلية من طريق أحمد كذلك . ورواه عبد الله بن المبارك في كتاب الزهد من وجه آخر عن مجاهد به . فتح البارى [٣٠٩/١١] . كتاب الزهد من وجه آخر عن مجاهد به . فتح البارى [٣٠٩/١١] .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم [ ١٢٤/١٠٥٣] ، عن أبي سعيد الخدري رضي اللَّه عنه .

وفى الحديث الصحيح: «عجباً لأمر المؤمن، إن أمره كله له خير وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن؛ إن أصابته سراء شكر فكان خيراً له، وإن أصابته ضرّاء صبر فكان خيراً له »(١).

وقال للمرأة السوداء التي كانت تصرع فسألته: أن يدعو لها: «إن شئت صبرت، ولك الجنة وإن شئت دعوت الله علم سك» فقالت إنى أتكشف فادع الله أن لا أتكشف. فدعا لها (٢). وأمر الأنصار رضى الله تعالى عنهم بأن يصبروا على الأثرة التي

وأمر عند ملاقاة العدو بالصبر ، وأمر بالصبر عند المست . وأخبر : « أنه إنما يكون عند الصدمة الأولى »(٤) . =

يلقونها بعده حتى يلقوه على الحوض (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم [٦٤/٢٩٩٩] ، عن صهيب الرومي رضي الله عنه .

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخارى [ ٥٦٥٢ ] ، ومسلم [ ٥٤/٢٥٧٦] ، عن ابن عباس رضى الله تعالى عنهما .

 <sup>(</sup>۳) أخرجه البخارى [ ٤٣٣٠ ] ، ومسلم [١٣٩/١٠٦١] ، عن
 عبد اللَّه بن زيد رضى اللَّه تعالى عنه .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخارى [١٢٨٣] ، ومسلم [١٤/٩٢٦] ، عن أنس بن مالك رضي اللَّه تعالى عنه .

الله تبارك وتعالى يطلب من المؤمنين أن يستعينوا بالصبر والصلاة في أي أمر في حركة الحياة يفوق طاقة المؤمن وقدرته ؟ لأن أي أمر لو كان في مقدور الإنسان لما طلب المعونة ، ولنا أن نسأل : متى يطلب الإنسان المعونة ؟

الإنسان يطلب المعونة عند عدم القدرة . إذن . . لابد أن تستوعب قدرة الإنسان الفعل فيستطيع إنجازه ، ولكن ماذا يفعل الإنسان حين يجيء فعل يفوق قدرته ؟ ساعتها يجب عليه أن يستعين بالقادر الذي لا تنفد قدرته أبدًا .

<sup>=</sup> وأمر على المصاب بأنفع الأمور له ، وهو الصبر والاحتساب ؟ فإن ذلك يخفف مصيبته ويوقر أجره . والجزع والتسخط والتشكى يزيد في المصيبة ، ويذهب الأجر . وأخبر على أن الصبر خير كله : فقال : « ما أعطى أحد عطاء خيراً له وأوسع من الصبر »(١) . مدارج السالكين [ ٢ / ١٧٤ : ١٧٨ ] .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخارى [ ۱٤٦٩ ] ، ومسلم [ ۱۲٤/۱۰۵۳] ، عن أبى سعيد الخدرى رضى اللَّه تعالى عنه .

إن هذه الآية يستطيع المؤمن أن يسير على هُداها في كل حركة في الحياة ، فيقبل على الأشياء مستعيناً بمن خلق الأشياء سبحانه ، ولا يستعين الإنسان بالخالق جل وعلا إلا إذا كان مؤمناً به .

وقول الله تعالى : ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ ﴾ معنى ذلك : أن الحق ينبهنا إلى أن هناك أحداثاً ستأتى لتستنفد الطاقة البشرية وتعلو عليها وتتخطاها ، والصبر هنا يدل على أن هذه الأحداث فيها إيلام وفيها مشقة ، وكأن الحق يعد النفس المؤمنة لعملية جهادية كبيرة قد تستنفد طاقة الإنسان العادي ، لكن المؤمن يستطيع أن يتحمل مشقة الأحداث بالصبر على ما يلاقيه . إن الحق لا يُمَنِّي المؤمنين الذين اختاروا السير على الصراط المستقيم في الحياة ، بأن طريق الإيمان طريق سهل حالٍ من المشاقِّ . إن مهمة أهل الطريق المستقيم في الحياة أنهم أصحاب حق ، وأصحاب الحق لا تستنفر هممهم إلا حين يستشرى الباطل ، والباطل حين يرى دنياه تتزلزل من تحت أقدامه فهو يحاول جاهدا أن يصدُّ جنود الحق . إن الله يَعِدُ المؤمنين بأنهم سيواجهون عنفاً ويواجهون شراسة ويواجهون مكراً ويواجهون كيداً ، فإياكم أيها المؤمنون أن تخور منكم القوة وأنتم تؤدون المهمة ، هذه المهمة هي : إعلاء كلمة الله في الأرض ؛ وإخراج الناس من عبادة الناس إلى عبادة الله الواحد القهار ، وهذا الأمر لن يتم بيسر وسهولة ، فلابد من المشقة وتحمل تبعات ذلك .

إن أعداء الإسلام سيتكالبون عليكم ، فكونوا أنتم أشد منهم قوة واستعينوا بالصبر . والصبر هو أن يتحمل الإنسان لونين من المشقة .

اللون الأول من المشقة هو : أن الطاعة قد تكون صعبة على النفس ، فعلى المؤمن أن يصبر عليها .

واللون الثاني من المشقة هو: أن الطاعة تتطلب أيضًا أن يكفُّ الإنسان عن شهوة تلح النفس عليها (١)، وهذا أيضاً يتطلب صبراً.

 <sup>(</sup>١) ولذلك فقد قَسَّم العلماء « الصبر » إلى أنواع ، وذلك بالنسبة
 لما يستقبله العبد من أمور في حياته ، وإلى أنواع أخرى بالنسبة
 لعلاقة المسلم بربه ، وعرَّفوا الصبر لغة وشرعاً ، وها نحن =

نذكر كلامهم على وجه من الاختصار غير المخل ، فأنواع الصبر لما يستقبله العبد من أمور في حياته هي :
 ١ - الصبر في اللغة : الحبس والكف ومنه قوله تعالى ﴿ وَاصْبِرْ

الصبر في اللغة: الحبس والكف ومنه قوله تعالى ﴿ وَإَصْبِرَ فَي اللَّغَة : الحبس والكف ومنه قوله تعالى ﴿ وَإَصْبِرَ نَفْسَكَ مَعَ اللَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَوْةِ وَالْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجُهَةً ﴾ [ الكهف: ٢٨] أى : احبس نفسك معهم ، كما قال الإمام ابن القيم .

٢ - الصبر شرعاً: حبس النفس على ما يقتضيه الشرع ، فهو حبس النفس عن الجزع والتسخط ، وحبس اللسان عن الشكوى ، وحبس الجوارح عن المعاصى والبعد عن الله نتيجة ظروف الحياة .

وقد قال الراغب: فالصبر لفظ عام ، وربما خولف بين أسمائه بحسب اختلاف مواقعه ، فإن كان حبس النفس لمصيبة سُمِّيَ صبراً لا غير ، ويضاده الجزع .

وإن كان في محاربة سُمِّيَ شجاعة ويضاده الجبن .

وإن كان في نائبة مضجرة سُمَّى رحب الصدر ، ويضاده الضجر . وإن كان في إمساك الكلام سمى كتماناً ويضاده المذل ، وقد سمى الله تعالى كل ذلك صبراً . مفردات ألفاظ القرآن [ ص ٤٧٤ ] . =

إذن .. فالطاعة تتطلب صبراً في حالة تنفيذ مطلوبها ، وتتطلب صبراً آخر في حالة الابتعاد عن المشقة ، إن الطاعة تتطلب الصبر على القيام بعمل قد يرى الإنسان أنه شاق ، وتنهى عن عمل قد يرى الإنسان أنه سهل وفيه لذة ، لذلك بحد الرسول على يقول في الحديث : « حُقَّتِ الجنَّةُ بِالمكارِهِ ، وحُقَّتِ الجنَّةُ بِالمكارِهِ ، وحُقَّتِ الجنَّةُ بِالمكارِهِ ،

وللصبر أنواع أخرى منها :

١ - الصبر لله « فلا يرائى فيه » لقول الله تعالى : ﴿ وَمَا الْمِهِ وَمَا اللَّهِ عَالَى : ﴿ وَمَا أَمُرُوا إِلَّا لِيَعَبُدُوا اللَّهَ تُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ [ البينة : ٥ ] .

٢ - الصبر بالله: قال تعالى: ﴿ وَأَصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلَّا بِاللَّهِ ﴾ [النحل: ١٢٧].

وقوله سبحانه وتعالى : ﴿ رَبُّنَا ۖ أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبْرًا وَتَوَفَّنَا مُسْلِمِينَ ﴾ [ الأعراف : ١٢٦ ] .

٣ - الصبر عن الله: وهو حرام ، وذلك لمن ذاق حلاوة القرب
 من الله عز وجل ثم صبر على البعد عنه بعد ذلك .

مدارج السالكين [ ٢ / ١٧٨ ] وما بعدها .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري [٦٤٨٧] عن أبي هريرة رضي اللَّه عنه ، ومسلم [ ٢٨٢٢ ] عن أنس بن مالك رضي اللَّه تعالى عنه واللفظ له .

الطاعة إذن تتطلب لونين من الصبر ، الصبر على مشقة الطاعة لتفعلها ، والصبر على ترك المعصية لتتجنبها ، لكن إذا ما ظلت النفس مع الله تعالى باتباع أمره واجتناب نهيه فلن تقدر أحداث الحياة أن تتسلط بالهموم على النفس الإنسانية . إن الإنسان المؤمن ما دام في حصانة دينه فلا يقوى عليه حدث أبداً ، أما الإنسان المنعزل عن منهج الله فهو الذي تقوى عليه أحداث الحياة ؛ لأنه يواجهها بقدرته المحدودة ، وأما الإنسان المؤمن بمنهج الله فهو يعيش في معية ربه القادر القدير ، فلا يتغلب عليه أحد أبدًا إلا إذا انعزل عن معيَّة ربه أو خالف في شيء من منهجه ، فإن أراد المؤمن أن يستديم نصر الله ، فليظل دائماً في معية الله ، والحق يكون مع الصابرين ؛ حتى يعلموا أن الله تعالى يفرج عنهم .

إن أمر الحق للمسلمين بالصبر والصلاة ، هو تجديد استدامة الولاء له سبحانه عندما هاجروا من مكة إلى المدينة ، وكان اليهود فيها أصحاب شيء من العلم ؛ ولهم جزء من السيطرة على الاقتصاد ، لذلك جاء أمر الله بالاستعانة بالصلاة لتستمر

القيم التي هجرها اليهود ، وأمرهم الحق بالزكاة ؛ لأن الزكاة في جوهرها إيجاد حركة من الإنسان ؛ لتسع حاجته وحاجة من يعول وتزيد ، وبذلك يستغنى المسلمون عن اليهود فلا يحتاجون إلى اقتصاد يسيطر عليه هؤلاء الذين لعنهم الله .

إن الأمر بالزكاة كان في جوهره أمراً بزيادة الحركة في الحياة ؟ ليواجه المسلمون أمور حياتهم بحزم ، ويصلحوا من هذه الأمور بمنهج الله .

إن الحق سبحانه وتعالى يعلم أن تبعات الإيمان ، ومواجهة المؤمنين لخصوم الإيمان ستتطلب من المسلمين مشقة عنيفة ، فهى تهددهم في ذواتهم وفي أهلهم وفي أموالهم ؛ لذلك أراد الحق سبحانه وتعالى أن يعطى المؤمنين في هذه البيئة مناعة ضد كل هذه الأشياء ، فأمرهم بالاستعانة بالصبر والصلاة ، فقال تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَعِينُوا بِالصّبرِ وَٱلصّلاة ، فقال مَعَ ٱلصّبرِينَ ﴾ [ البقرة : ١٥٣] .

000

# الصلاة .. وتكفير الذنوب

بعد أن قال سبحانه وتعالى : ﴿ وَأَقِيرِ ٱلصَّكُوٰهُ طَرُفِي ٱلنَّهَارِ وَرُلُفُا مِّنَ ٱلنَّيْنَاتِ ﴾ [ مود : ١١٤ ] وَمُرُلُفُا مِّنَ ٱلنَّيْنَاتِ ﴾ [ مود : ١١٤ ] وهكذا كشف الله تعالى وجهًا من حكمته سبحانه في القيام بالصلاة طرفي النهار وزلفا من الليل وهي أن الصلاة إلى الصلاة كفارة لما بينهما ما اجتنبت الكبائر (١) ، ولكن ما هي الحسنة وما هي الحسنة وما السيئة ؟ الحسنة هي ما رتب الله تعالى على عملها ثوابا ، والسيئة هي ما جعل الله سبحانه على عملها عقابا .

وأولى حسنات الإيمان أن نشهد أن لا إله إلا اللَّه فَتُذْهِبُ حسنة الإيمان سيئةَ الكفر .

وقال بعض العلماء : إذا كان الإيمان حسنة أذهبت سيئة الكفر ؛ فيا من تقول : إن المؤمن الذي عمل الذنوب الكبائر سيخلد في النار ، ما الفرق بين إنسانٍ عصى وهو مؤمن

<sup>(</sup>۱) أخرج مسلم [۱٤/۲۳۳] عن أبى هريرة رضى الله تعالى عنه ، أن رسول ﷺ كان يقول : « الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة ، ورمضان إلى رمضان مكفرات ما بينهن إذا اجتنبت الكبائر » .

وإنسانٍ عصَى وهو كافر ؟ وإذا كان الإيمان حسنة أذهب اللَّه تعالى بها الكفر ، ألا يذهب بها سبحانه ما هو دون الكفر ؟ نقول: بلي ؛ إن الإيمان حسنة أذهب الله تعالى بها سيئة الكفر، فالمؤمن العاصى مهما كانت معصيته لا يخلُّد في النار ؟ لأنه ليس من العدل المساواة بين من آمن بالله تعالى ولكنه حدث عنده بعض التقصير في أمور ، وبين من لم يؤمن بالله أصلًا . إذن .. كلمة الإيمان قد صنعت حسنة كبيرة ، بأن أذهبت الكفر أولًا فمنعت خلود المؤمن في النار ثانيًا ، ولذلك من عقيدة الفرقة الناجية التي جاءت في أحاديث رسول الله ﷺ أن المؤمن العاصي لا يخلد في النار ، وإن كان يدخلها بقدر ما ارتكب من المعاصى ، إذا لم تتداركه رحمة الله تعالى بأن تكون حسناته أكثر في ميزانه من سيئاته ، أو يشفع الله تعالى فيها ، أو تناله شفاعة النبي عَلَيْكُم ، أو يَشْفَعُ فيه أحد من المأذون لهم في الشفاعة .

والحسنات هى الفرائض التى فرضها الله تعالى على عباده ، إذن .. فالحسنات التى هى الفرائض تذهب بالسيئات التى هى المعاصى ، وما يوجب عذاب الله . ولكن هناك أحاديث وردت في غير الفرائض ، منها مثلاً : صوم يوم عرفة يكفر السنة الماضية والباقية (١) ورسول الله على قال : إن الإنسان الذي يستقبل نعمة الله بقوله : الحمد لله الذي رزقني بغير حول منى ولا قوة ، والحمد لله الذي كساني من غير حول منى ولا قوة ، هذا الحمد يكفر الذنوب ، وإذا قلت : سبحان الله ، والحمد لله والله أكبر ، ولا حول ولا قوة إلا بالله تكفر الذنوب .

إذن .. فالحسنات تكون فرضًا وتكون غير فرض ، وكلها تحسب حسنات ؛ والسيئات هي عمل توعّد اللَّهُ من يعمله بالعقوبة ، فكيف تُذهب الحسنات السيئات ما دامت السيئات عملًا ؟ وهل العمل إذا وقع يرفع ؟ كيف تُذهب الحسنة السيئة ؟ نقول : إن السيئة إذا وقعت لا ترفع ؛ لأن الذهاب إما أن يكون ذهاب فعل ، وهذا ليس متأتيا ، وإما أن يكون ذهاب أثر

 <sup>(</sup>۱) جزء من حدیث رواه مسلم [۱۹۷/۱۱٦۲] عن أبی قتادة
 الأنصاری رضی الله تعالی عنه .

ذلك الفعل ، وهذا هو الذى يحدث ، فالله سبحانه وتعالى يمحوه من كتاب سيئاتك .

إذن .. فإذهاب الفعل في ذاته لا يحدث ؛ لأن الواقع لا يرفع وقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذَهِبُنَ السَّيِّئَاتِ ﴾ [ هود : ١١٤ ] ليس معناه أنها تمنعها ؛ لأن السيئة وقعت فإن الذي يترتب عليها من عقاب هو الذي يرفع بموجب فعل الحسنات .

## الصلاة تفرّج الهموم

يروى أن رجلًا كان يسير في الليل ، فرأى الجنود الذين يراقبون الطرقات ، فقال الرجل في نفسه : قد يظلمني الجند بسؤالي أين كنت ؟ وإلى أين أنت ذاهب ؟ لذلك سأجرى منهم وأختفي في أي مكان ، وجرى الرجل واختبأ في مكان خرب ، وداهم الجند ذلك المكان ووجدوا فيه قتيلاً ، وكانت كل الملابسات تشير إلى أن الرجل هو القاتل ، واقتاد الجند الرجل إلى الحاكم. فماذا كان من الرجل ؟ لقد طلب الرجل أن يتوضأ وأن يصلي ركعتين لله ، وأمهله الحاكم ، فصلي الرجل ودعا الله قائلاً : « اللهم إنك تعلم أنه لا شاهد لي على براءتي إلا أنت ، وأنت أمرتنا ألا نكتُم الشهادة فأسألك ذلك في نفسك ».

لقد كان الرجل يؤمن يقيناً بأن الله قد أمر المؤمنين ألا يكتموا الشهادة ؛ لذلك سأل الرجل ربه الحق أن يظهر براءته ، وعلى الفور دخل على الحاكم فجأة رجل وقال : أنا القاتل ، فتعجب الحاكم ، وسأل الرجل الذى جاء ليقر أنه قاتل : لماذا تعترف على نفسك ولم يرك أحد ؟

قال القاتل : والله ما قررت ، إنما جاء هاتف فأجرى لسانى بما قلت .

القاتل يعترف أن هاتفاً قد جاء إليه فحرك خواطره فسار إلى الحاكم ليعترف أنه القاتل ، وهنا قام ولئ المقتول وصاحب الحق في الدية ، وكان هو ابن القتيل ليقول : « اللَّهُمَّ إنى أشْهِدُك أنني أعفيت قاتل أبي من ديته » .

إن تلك الحكاية تحكى للدلالة على طلاقة قدرة الحق سبحانه. مظلوم برىء يصلى ركعتين للخالق كما علمنا رسول الله على فقد كان رسول الله على إذا حزبه أمر صلى (١) ، إن الإنسان عندما يقف بين يدى ربه ويناجيه فالحق سبحانه هو القادر وحده على أن يعطى الإنسان مسألته لأننا جميعًا فى قبضته يفعل بنا ما يشاء وقت ما يشاء ، لا رادً لأمره ، ولا معقب

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود [۱۳۱۹] عن حذيفة رضى الله تعالى عنه ، وحسنه الألباني في صحيح أبي داود [۱۱۷۱] ، وأحمد في المسند [۸۸/۵] .

لحكمه ، فعلينا أن نَصْدُقَ في التوجه إليه ، ونخلص النية في الطلب ، ونخلص النية في الطلب ، ونكثر في الوقوف بين يديه ، فالصلاة لها شأن عظيم ، فهي ركن الإسلام الوحيد الذي فرض بالأمر المباشر من الله تعالى لرسوله عليه في ليلة الإسراء والمعراج (١) .

وقال الإمام القصرى: الصلاة هي أكبر شعب الإسلام بعد الشهادة لله وللرسول، فأما كونها من شعب الإسلام فَبَينٌ في حديث جبريل وغيره من الأحاديث ؟ كيف وقد روى جابر عن رسول الله عليه أنه قال: « العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة فمن تركها فقد كفر »(١).

وصفتها وما تحتاج إليه من أمور كل ذلك مكتوب في =

<sup>(</sup>۱) انظر كتاب : شرح حديث الإسراء والمعراج للشيخ الإمام ، باب : الصلاة هدية القرب للقرب ، وهو من منشورات مكتبة التراث الإسلامي .

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي [۲٦٢١] ، وابن ماجه [۱۰۷۹] ، والبيهقي في السنن الكبري [٣٦٦/٣] ، وأحمد في المسند [٣٤٦/٥] ، والحاكم في المستدرك [٧،٦/١] ، وصححه الألباني في صحيح الترمذي [٢١١٣] .

كتب الفقه ، وأقل ما يجزئ العبد في فعلها ما رواه أبو هريرة رضى الله تعالى عنه وجماعة من الرواة : أن رسول الله ﷺ دخل المسجد ، فدخل رجل فصلى ، ثم جاء فَسَلم على رسول الله على فَرَدُّ رسول الله على عليه السلام. قال: « ارجع فصل فإنك لم تصل » . فرجع الرجل فصلى كما كان صلى ، ثم جاء إلى النبي عَلِيلَةٍ فسلم عليه ، فقال رسول الله عَلِيلَةٍ : « وعانيك السلام » ثم قال : « ارجع فصل فإنك لم تصل » حتى فعل ذلك ثلاث مرات . فقال الرجل : والذي بعثك بالحق ما أحسن غير هذا ، علمني . قال : « إذا قمت إلى الصلاة فكبر ، ثم اقرأ ما تيسر معك من القرآن ، ثم اركع حتى تطمئن راكعًا ، ثم ارفع حتى تعتدل قائمًا ، ثم اسجد حتى تطمئن ساجدًا ، ثم ارفع حتى تطمئن جالسًا ، ثم افعل ذلك في صلاتك كلها » <sup>(١)</sup> .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخارى [۷۵۷] ، ومسلم [٤٥/٣٩٧] ، وأبو داود [۸۵٦] ، والترمذى [٣٠٣] ، والنسائى [٢٤/٢] وابن ماجه [١٠٦٠] وأحمد في المسند [٤٣٧/٢] .

ومنها: فرائض كالصلوات الخمس، وصلاة الجنائز، وفي الآثار: أن اتباع الجنائز من الإيمان، فهي شعبة من الإيمان اعنى اتباع الجنائز - لأنها تذكر بالآخرة، والوقوف بين يديه سبحانه والجزاء والثواب والعقاب، لكنّا اختصرنا ذكرها ؟ لأنها من جملة الصلوات فلم نفرد لها بابًا.

ومنها : سنن كصلاة العيدين والاستسقاء والكسوف والوتر وركعتي الفجر .

ومنها: فضائل كسائر النوافل.

وتأدية الصلاة وإقامة ركوعها وسجودها وتلاوتها ظاهراً إسلام ، فأما روح الصلاة وفهم معانيها في مقام الإيمان ومقام الإحسان ، فإن أولها بعد التطهير والنظافة والدخول على الملك ، الانتهاض إلى موضع الصلاة ، وهي البقعة المقدسة من مسجد مبنى وغير مبنى ، فالمراد بالانتهاض والمشى : انتهاض القلب والباطن وسيره ودخوله إلى عالم الملكوت وخروجه عن عالم المدنيا ؛ حتى يدخل إلى متعبد الملائكة الذي وجب الإيمان بهم في العالم المقدس ، الذي ليس فيه ما يشغل عن الصلاة . بهم في العالم المصلاة ، والمراد : قيام القلب إلى أعلى عليين =

بین یدی الله تعالی .

ثم إحضار النية ، والمراد بها : التقرب إلى الله بالصلاة ، وإخراج ما في القلب سوى من أقبل عليه ، وذلك إشراف على من توجه إليه وغيبه من غيره ، فإذا أشرف على المطلوب برفع الحجب الشاغلة عن القلب وقع له تعظيم المتجلى له ، وخالطته حرمته واحترامه ، فحينئذ يحرم بتكبيرة الإحرام ؟ لأنه في موضع الاحترام والحرمة ، فيحرم عليه النظر إلى غيره والاشتغال بسواه فيقول : « اللَّه أكبر » من أن يقبل على غيره أو يلتفت له من أجل ما عرف من جلالة القدر وعظيم الخطر ، أخذ في الثناء على اللَّه بالفاتحة فيقول : ﴿ ٱلْكَمْدُ لِلَّهِ ﴾ الذي هو على ما هو عليه ﴿ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ أى : سيد العالمين فتتجلى له صفة السيادة لله التي استعبد بها العالمين على كثرتهم ، ويثنى عليه بصفاته ، ويناجيه بكلامه ، فيفهم من كلامه ومحادثته مع الله بفاتحة الكتاب والسورة ما يوجب له الخضوع بين يديه ، فيركع لزيادة التعظيم بشهادة أوصاف المتكلم معه ، فيقول : « الله أكبر » منحطاً للركوع أي : أكبر مما وقع في نفسي من تعظيمه .

والمراد من ركوع الجسد : خضوع النفس والروح في مقام الإيمان والإحسان بين يدى كبرياء الجليل العظيم . ولذلك أمر أن يقول في ركوعه : « سبحان ربي العظيم » لما شاهد من معنى التعظيم الذي خضع له فيرفعه الله تعالى بكرمه إلى حالته الأولى التي هرب منها إلى الركوع ؛ لأن من تواضع لله ، أي : لأجل عظمة الله ، رفعه الله إليه ، فإذا رفعه إليه شاهد العبد نعمة الله عليه في رفعه ، فيبتدئ بالحمد والثناء فيقول : « سمع الله لمن حمده ، ربنا ولك الحمد حمدًا كثيرًا طيبًا مباركًا ﴾ فيجد في وقوفه طمأنينة حلاوة المزيد ، والنعمة التي رفعه الله بها ، وهي استدعاؤه إلى القيام فخر ساجدًا شاكرًا لما أولاه ، فيضع وجهه على الأرض ظاهرًا ونفسه وروحه تحت الثري الذي ليس وراءه في السفل منتهي إلا نفوس العارفين والأولياء ؟ لأنهم لما هو عليه من الأسماء الحسني والصفات العُلى شهداء ، فيضع نفسه تحت كل تحت ، ولذلك ليس وراء السجود منتهي في التواضع والتكبير مستصحب له ، ومعناه ، أي : اللَّه أكبر مما شاهدت ووقع في نفسي من تعظيمه وأعلى . فإذا وضع في السجود نفسه أسفل من كل سفل ، بالمعنى الذي هو الذل ، شاهد من سفله علاء ربه فقال : « سبحان ربى الأعلى » فاستدعاه ربه للرفوع والقرب من البعد والمنزل الذي أنزل نفسه في سجوده .

ومعنى التسبيح فى الركوع والسجود : تنزيه المركوع له والمسجود له من حالة الركوع والسجود ، أى : سبحان من هو بخلاف حالة الركوع والسجود .

فلما استدعاه للرفوع قعد بالعجز بين يديه ؟ لأنه لم يطق القيام لما شاهد في السجود من الإجلال والإعظام ، فقعد بين يديه بالسكينة والعجز وأقر بالعجز له أن يقوم بشيء من حق قدر ربه ، ولذلك أمر أن يقول في قعوده بين السجدتين : « رب اغفر وارحم وتجاوز عما تعلم وأنت الأعز الأكرم » ، فيجد رحمة الله قد غشيته ، والمغفرة قد غمرته ، لأنه تجلى له بوصف زائد على الوصف الأول من أجل أن الرحمة مقرونة بالضعف ومسرعة إلى الاستكانة ، فزاد سجودًا آخر بحكم وصف آخر ، فعاد بالتواضع الذي هو المراد من السجود ، حتى لو وجد أن يضع نفسه في أسفل مما وضعها فيه لوضعها وقد وجد الله =

مع كل رفع وخفض ، فإن الواجب على كل عبد أن يضع نفسه من التواضع في خلاف ما هو الله عليه من الجلال والعظمة ، وذلك لا يمكن أبدًا إلا مع التجلى وزيادة التعظيم ، فكلما زاد تجلى الصفات زاد التواضع بقدر ذلك أبدًا .

وكذلك لما زاد الإكرام زاد الشكر والثناء والتجلى دائمًا أبد الآبدين .

وكذلك التواضع دائم أبد الآبدين ، والشكر والثناء وجميع ما يليق بتجلى أوصاف البارى ، والحمد لله على ما هو عليه . ثم يدعوه ربه إلى الاقتراب منه ، وهو معنى القيام إلى الركعة الثانية ، فيجرى له ما جرى له فى الأول بحكم الزيادة ؛ لأن الصلاة إنما هى ركعة واحدة فيها تمت معانى الصلاة وغير ذلك من الركعات تكرير ، فلا يزال ذلك دأبه مع مولاه من فهم خطابه ، وشهود أوصافه فى قيامه وانحطاطه ، ورفوعه وأذكاره وسجوده ، وجلوسه إلى آخر صلاته حتى يمتلئ ظاهره وباطنه نورًا وبركة ورحمة وسرورًا وتواضعًا وحياءً ، وغير ذلك فياطنه نورًا وبركة ورحمة وسرورًا وتواضعًا وحياءً ، وغير ذلك فنا لا يحصى من أحوال المصلين العارفين الخاشعين ، فعند في اخر صلاته عنه والشهادة لله بما هو ذلك يقعد فى آخر صلاته ، فيأخذ فى التشهد والشهادة لله بما هو له أهل والثناء كما يجب ، وتفرد التحية والملك له ، والتزكية =

والتنزيه والمدح لبارئه بقول : « التحيات للَّه الزاكيات للَّه الطيبات »(١) .

وتفرد العبودية له بقوله: « الصلوات لله » ويسلم على أكرم الوسطاء الذي هداه الله به إلى ما هو فيه محمد عليه الصلاة والسلام، ثم يقر بكل ما جاء به من عند الله ويصلى عليه فإذا فرغ من الإقرار والشهادة بكل ما جاء به محمد عليه الصلاة والسلام من الإيمان من الغيوب والدعاء والسؤال، فعند ذلك تمت له النعم بتمام الصلاة وكمالها، ووجب التحلل منها بتمامها، فأمر بالخروج إلى عالم الحس والملك فعند ذلك قال: « السلام عليكم » ؛ لأنه كان في الحضرة العلية خارجًا عن عالم الحس مودعًا له ، كما قال محمد عليه الصلاة والسلام وحل صلاة مودع » (٢).

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي [۲۸۹] ، وأبو داود [۹۷۱] ، وابن ماجه [۸۹۹] والنسائي [۲۳۷/۲] ، وأحمد في المسند [۲۳۷/۲] .

 <sup>(</sup>۲) ذكره الهيشمى في مجمع الزوائد [۲۲۹/۱۰] ، والزبيدى
 في إتحاف السادة المتقين [۲۱/۳] ، والمنذرى في الترغيب
 والترهيب [۲٤٧/٤] والألباني في الصحيحة [۱۹۱٤] .

 أى : لأنه خارج عن هذا العالم إلى الحضرة العلية ، فإذا قدم على هذا العالم وشاهد من حوله من الأملاك والإنس قال: « السلام عليكم » فيسلم على من على يمينه وشماله ، وقد حل له ما حرم عليه قبل ذلك ، ولذلك قال عليه الصلاة والسلام : « تحريمها التكبير وتحليلها التسليم » (١) . فمن صحت له مثل هذه الصلاة وجبت له الكرامة عليها ، ومن اعترضه الوسواس فليجاهد يكتب له أجر المجاهد إذا فاتته معية الإحسان ، ومن اقتطعته الغفلات أمثالنا ، وعُدم النصيب الأوفر ومشاهدة المذكور الأكبر كتب له ما عقل ، وذلك فضل عظيم من اللَّه ؛ لأن صلاته كانت في موجب الأدب أسرع إلى العقوبة منها أن يكتب له ما عقل ؛ إذ لا يدري بين يدي من هو حتى يعرض إلى غيره بقلبه وهو واقف راكع ساجد بجسده . فعليه أن يكثر التنفل ؛ ليجبر ذلك النقص ، فإنه مطالب به كما ورد : أن النوافل جبر الفرائض ؛

<sup>(</sup>۱) أورده الزيلعي في نصب الراية [۳۰۷/۱]، وابن عبد البر في التمهيد [۱۸۲/۹]، والقرطبي في التفسير [٦٢/١٩]، والهيثمي في مجمع الزوائد [۲/٤/۲].

الأنه لم يؤدها على الوجه الذى يجب والمعنى الذى أمر به ، ولم يكلف الله الخلق من العبادة إلا ما يطيقون ، لكن شُغُلهم بغير ذكر الله حرمهم واقتطعهم عما افترض عليهم . ونسأل الله الكريم أن يتغمدنا برحمته ، ويتجاوز عن ذنوبنا وتصيرنا برحمته ، فلو لم تكن لنا ذنوب إلا التقصير في أداء الفرائض لكان كافيًا .

فهذا هو روح الصلاة من حيث المعنى .

وقد انتظم فيما تقدم من الكلام المقامات الثلاثة من الإسلام والإيمان والإحسان . فافهم .

وأما فهم الصلاة من جهة تركيبها وتفاصيل أعضائها وهيئاتها ، فإنها على صورة عبادة العالم الكلى ، وعلى هيئة صلاة العابدين فيه .

فالقيام إلى الصلاة ليكون مع الذين يعرجون إلى الله تعرج الملائكة ؛ ليكون مع الراكعين الخاضعين ، والرفوع ليكون مع الصاغرين والسجود ليكون مع الساجدين والفكر والجولان بالفهم والعقل ليكون مع السائحين السابحين الدائرين والحضور ؛ ليكون مع الحاضرين الروحانيين ، ووجود =

= الراحة والنعيم بها ؛ ليكون مع الملائكة المقربين المشتاقين المحبين ، والخشوع ؛ ليكون مع الخائفين والمكروبين ، والمجاهدة بالأذكار ؛ ليكون راجمًا للشياطين كالفلكيين ، وإلقاء السمع مع المراقبين ورمز المعاني في دعاء الفهم ؛ ليكون مع الحافظين الكاتبين . ومع هذا كله فلا يقوم بشيء من حق اللَّه عز وجل لعظيم ما هو الله عليه من جلال القدر وعظيم الخطر ، لكن يجد الراحة في شهود المنة ؛ إذ هو ربه على ما هو عليه من أوصافه ومع ذلك استدعاه إلى أن يكون من عباده المؤمنين ، فيستشعر في نفسه ذلك ويقول: كيف ذكرني هذا الملك العظيم في نفسه حتى ينزل من جلال كبريائه إلى صفات جناته ورحمته حتى كلمني بكلامه ، واستدعاني لأن أكون من جملة المصلين من عباده ؟! فينوى ويتمنى ويود في نفسه أن لو كان تقرب إليه بعبادة الخلق أجمعين على غاية الصفاء لو قدر على ذلك ، فبهذا تفهم قوله: « نية المؤمن خير من عمله »(١).

<sup>(</sup>۱) رواه الطبراني في الكبير [۱/٥٩٤٢/١٨٥] ، وهو في مسند الشهاب [۱/۹/۱۱۹/۱] وقال الهيثمي في =

تم يشهد عجزه وتقصيره عن ذلك ، فيرجع إلى رؤية التقصير والاستغفار من قلة القيام ببعض الواجب ، ولذلك كان رسول الله عليه يستغفر بعد كل صلاة مرات ، وورد ذلك في الصحيح ، فيتوب من الحسنات كما يتوب العاصى من السيئات ؛ لأن : حسنات الأبرار سيئات المقربين .

ولذلك تقول الملائكة يوم القيامة: سبحانك ما عبدناك حق عبادتك ، على صفاء عبادتها من شوب الكدورات ، وهذا المعنى الذى تقوله الملائكة هو الذى قاله النبى عليه الصلاة والسلام فى قوله: « لا يدخل أحد منكم الجنة بعمله » . قالوا: ولا أنت يا رسول الله ؟

<sup>=</sup> مجمع الزوائد [٦١/١] ورجاله موثقون إلا حاتم بن عباد ابن دينار الجرشى ، لم أر من ذكر له ترجمة وقال [١٠٩/١] : وفيه حاتم بن عباد بن دينار ، لم أعرفه وبقية رجاله ثقات ، وقال المناوى : أطلق الحافظ العراقى أنه ضعيف من طريقه .

قال : « ولا أنا إلا أن يتغمدني الله برحمة منه وفضل »(١). مع اجتهاده وصفات أحواله ، وليس معناه أن العمل ليس ينفع فيكون قوله محرضًا على ترك العمل ، بل قوله هذا مرغب في الاجتهاد لجميع ما يقرب إلى الله تعالى فنبه عليه الصلاة والسلام على عظيم حق الله تعالى الموجب لرؤية التقصير . فالعبادات كلها لها وجهان ، تنظر منهما مرة بنظر من مقام العبودية ومشاهدة الربوبية ، وهو من هذا الوجه الذي ذكرناه ، فتعرف مقدار المعبود ، وما تقع عبادتك في حقه وجلالة قدره ، فتكون عبادة الخلق أجمعين في ذلك أقل من غرز إبرة في بحر لجئ فيولُّد هذا النظر الإجهاد والانكسار والخضوع والذلة والفقر إلى الله ، وجميع صفات العبودية الحسني ، التي ساعة واحدة منها خير من عبادة ستين سنة . ومرة ينظر من مقام المنة ، وكيف ذكر الملك الأكبر الذي استعبد العرش بما حوى في نفسه لهذا العبد الذي لا يدري من هو في كثرة عباد الله ومماليكه، وكيف ارتضاه للإيمان به ، واستدعاه لعبادته ومناجاته وللقرب منه حتى يجعله من جلسائه ، كما قال : أنا جليس من ذكرني =

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم [۷۳/۲۸۱٦] ، وأحمد في المسند [۷۳/۲۸۱]واللفظ له .

فيتولد من هذا النظر أيضًا أحوال كريمة ، لا يعلم حقيقتها إلا
 العارفون مثل الحياء الكائن عن الحضور ، والشكر الحادث عن
 رؤية المنة ، والمحبة المتولدة عن إحسان الله .

إلى غير ذلك مما يشرحه اللَّه في قلوب المختصين بهذا المقام ، وهو معنى قول اللَّه تعالى : ﴿ وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبُرُ ﴾ [العنكبوت: ٤٠] أي ذكر اللَّه للعبد في نفسه أكبر من كل ما يتقرب به إليه ، فعلى هذين الوجهين من النظر درج العارفون في علومهم وأعمالهم ، وبهما تزكو الأعمال عند اللَّه ، نسأل اللَّه الكريم أن يَمُنَّ علينا بما مَنَّ عليهم في الدنيا والآخرة إنه ولى ذلك والقادر عليه .

واعلم أن الوجود كله بأجزائه مُصلِّ للَّه بدوام وجود الوجود ، لا ينفك عن الصلاة ، فإنه في مقام العبودية للَّه . فمن أدام النظر رأى الوجود كله ظاهرًا وباطنًا مصليًا .

ومن ترك الصلاة فقد خالف الخليقة كلها ، ولذلك يحشر مع فرعون وهامان كما ورد في بعض الأخبار : أن تارك الصلاة يحشر مع فرعون وهامان ؛ لأنه تأبي من العبودية والتواضع لله كما فعل فرعون . فافهم .

مَنَّ اللَّه علينا وعليكم بالكمال في كل شيء . آمين بِمَنَّه ورحمته ، وصلى اللَّه على محمد وآله وسلم .

شعب الإيمان [ ص : ١٢٦:١١٩ ] .

<sup>=</sup> فإن الذى لا يخضع لأحد هو الله وحده ، فمن صلى بجسده وفعل أركان الصلوات كما أمر ظاهرًا ، وأنزل نفسه مع كل ركن منها ومعنى من معانيها الباطنة ، وفهم روحه وعقله تلك المعانى ، وشهد المراد بكل ركن منها ومعنى من معانيها ؛ فقد صلى بجسد ، وفعل أركان الصلوات كما أمر بظاهره وباطنه وجملته في عالم الحس ومقام الإسلام ، وفي عالم الغيب ومقام الإيمان ، وفي غيب الغيب ومقام الإحسان ، ووجد طعم المعانى الثلاث .

## الكسل عن الصلاة علامة من علامات النفاق

يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ يُخَدِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواً إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواً كُسَالَى ﴾ [النساء: ١٤٢] كيف يقومون إلى الصلاة كسالى ؟ إن الغايات من الأحداث هي التي تضفى على الجوارح الإقبال على الأحداث ، فإذا كان الحدث الذي تقبل عليه حدثاً تجبه فأنت تقبل عليه بكل اشتياق ولهفة ، ولذلك يقيسون لهفة اللقاء فهى التي تحدد درجة الحجبة .

ولنفرض مثلًا أن رجلًا وزوجته يتقابلان بعد طول غياب ما الذى يبين حد الود بينهما ؟ إن لحظة اللقاء تبين ما بينهما من مودة ، فإن كانت المسافة بينهما عشر خطوات فكم خطوة خطاها الاثنان وبأية سرعة ؟ إنهما قد يسرعان باللهفة فيقطعان الحظوات العشر في ثلاث خطوات مثلًا ، وهذا معناه : تقصير زمن اللقاء ، وأيضاً ما الكيفية التي يتم بها السلام ؟ هل

يسلم أحدهما على الآخر ببرود ، أم بنصف ود أم بود كبير أم بود مصحوب بلهفة وعناق ؟ ثم ما المدة التي يقع خلالها الاحتضان هل هي دقيقة أم دقيقتان أم ثلاث ؟

إذن .. فالذى يبين قيمة الود هو التلهف فى المدة ، وهذه العناصر الثلاثة أخذها الشعراء للتعبير عن المودة والحب بين البشر ، وقديماً كان المتيمون بالنساء يسترون فى السلام مودتهم .

وقيل: إنك إذا أردت أن تعرف المودة بين رجل وامرأة ومدى لهفة كل منهما على الآخر، وتحكم بذلك، فلا بد أن تعرف ما الكيفية التي يتم بها اللقاء ؟ فإذا ما صافح الرجل المرأة .. فهل يصافحها بتلهف ؟ وهل تبادله هذه اللهفة ؟ فإن وجدت الكف مفرودة للمصافحة فقط فهذا سلام عادى ، أما إذا أثنى أحدهما إصبعه البنصر على كف الآخر فعليك أن ترى أي طرف هو الذي قام بثنى إصبعه ليحتضن اليد كلها في يده ، فإن كان ذلك هو الرجل فاللهفة منه ، وإن كان من المرأة فإلهفة منها ، وإن كان من المرأة فاللهفة منها ، وإن كان من المرأة فاللهفة منها ، وإن كان من المرأة فاللهفة منها ، وإن كان من المرأة

هكذا يقابل الإنسان الأحداث ، فإن كان الحدث سارًا فالإنسان يقبل عليه بلهفة ، وإن لم يكن الحدث سارًا فالإنسان يقوم إليه متثاقلاً ، وهكذا كان يقوم المنافقون إلى الصلاة : ﴿ كُسَالَىٰ ﴾ كأنهم يؤدون الصلاة يخفون بها نفاقهم ويسترون أنفسهم عن أعين المسلمين .

إن قيامهم إلى الصلاة لم يكن شوقاً إلى لقاء الله مثلما كان يقول رسول الله على للله للله يولي لله الله على الله تعالى عنه: « يا بلال أقم الصلاة أرحنا بها يا بلال » (١) ولم يقل أرحنا منها يا بلال . إن المؤمن يرتاح عندما يؤدى الصلاة ، أما المنافق فهى عملية شاقة بالنسبة إليه ، إنه يؤديها ليستتر بها عن أعين المسلمين ، لذلك يقوم إليها وهو كسلان .

قال الله تعالى عنهم: ﴿ يُرَاءُونَ النَّاسَ وَلَا يَذَكُرُونَ اللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [النساء: ١٤٢] لماذا إذن يقومون إلى الصلاة ما داموا غير مؤمنين بها ؟ إنهم يُقيمُونَ الصلاة ظاهرياً أمام الناس ليخدعوا الناس ، وحتى يراهم المسلمون وهم يصلون ، وهم في هذه الصلاة التي يراءون بها الناس لا يقولون كل المطلوب منهم

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود [٤٩٨٥] عن مسعر رضى اللَّه تعالى عنه . وقال الألباني : صحيح .

لتمام الصلاة .. إنهم يقولون المطلوب قوله جهراً ، ولا يقومون عما يفترضه الله عليهم ، والمطلوب لتمام الصلاة ما يفعل سرًا وجهراً مثال ذلك أنهم يقرءون الفاتحة وبعض القرآن ولكنهم أثناء الركوع لا يسبحون باسم الله العظيم وكذلك في السجود إنهم يؤدون الجانب الجهرى من الصلاة ولا يؤدون الجانب الجانب متعارضين : تيار الجانب الآخر . إن في داخل المنافق تيارين متعارضين : تيار يظهر به أنه مع المؤمنين وتيار آخر مع الكافرين ؛ إن التيار الذي مع المؤمنين يجبر المنافق على أن يقوم إلى الصلاة ، والتيار الذي مع المؤمنين يجعله كسولاً عن ذلك ، والتيار الذي مع المؤمنين يجعله يذكر الله قليلاً ، والتيار الذي مع الكافرين يجعله لا يذكر الله ومن هنا فقد جاء في وصف رسول الله عليات لله الصلاة الفجر أنها صلاة ثقيلة على المنافقين (١) .

<sup>(</sup>۱) أخرج مسلم [۲۰۲/٦٥١] عن أبي هريرة رضى الله تعالى عنه قال قال رسول الله على إن أثقل صلاة على المنافقين صلاة العشاء وصلاة الفجر ، ولو يعلمون ما فيهما لأتوهما ولو حبواً . ولقد هممت أن آمر بالصلاة فتقام ، ثم آمر رجلاً فيصلى بالناس . ثم أنطلق معى برجال معهم حزم من حطب ، إلى قوم لا يشهدون الصلاة ، فأحرق عليهم بيوتهم بالنار » .

## صفة صلاة النبى ﷺ من التكبير حتى التسليم كأنك تراها

كان رسول الله عَلِيْ إذا قام إلى الصلاة واستقبل القبلة ووقف في مُصلاه رفع يديه إلى فروع أذنيه (١)واستقبل بأصابعه القبلة ونشرها (٢) وقال: « الله أكبر » .

ولم يكن يقول قبل ذلك : نويت أن أصلى كذا وكذا مستقبل القبلة أربع ركعات فريضة الوقت أداءً للَّه تعالى إمامًا ، ولا كلمة واحدة من ذلك في مجموع صلاته من أولها إلى آخرها .

فقد نقل عنه أصحابه حركاته وسكناته وهيئاته حتى اضطراب لحيته في الصلاة ، حتى إنه حمل بنت ابنته مرة في

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم [۲۹۱/۲۰۲۰] ، وأبو داود [۷٤۰] ، وابن ماجه [۸۰۹] ، وأحمد في المسند [۴۳۷،٤٣٦/۳] عن مالك بن الحويرث رضي الله تعالى عنه .

 <sup>(</sup>۲) رواه الترمذی [۲۳۹] عن أبی هریرة رضی الله تعالی عنه .
 وضعفه الألبانی فی ضعیف الترمذی [۳۷] .

الصلاة فنقلوه ولم يهملوه (١)، فكيف يتفق ملؤهم من أولهم إلى آخرهم على ترك نقل هذا المهم الذي هو شعار الدخول في الصلاة ؟ ولعمر الله لو ثبت عنه من هذا كلمة واحدة لكُنا أول من اقتدى به فيها ، وبادر إليها .

ثم كان يمسك شماله بيمينه فيضعها عليها فوق المفصل (٢) ثم يضعها على صدره (٣) ثم يقول: « سبحانك ، اللهم باعد بيني وبين خطاياى كما باعدت بين المشرق والمغرب ، اللهم نقنى من خطاياى كما ينقى الثوب الأبيض من الدنس ، اللهم اغسلنى من خطاياى بالماء والثلج والبرد »(٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخارى [۹۹،۰۱٦] ، ومسلم [٤١/٥٤٣] عن أبي قتادة رضي اللَّه تعالى عنه .

 <sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم [٥٤/٤٠١] ، وأحمد في المسند [٤/
 ٣١٨،٣١٧] عن وائل بن حجر رضي اللَّه تعالى عنه .

<sup>(</sup>۳) رواه أبو داود [۷۰۹] عن طاوس وصححه الألباني في صحيح أبي داود [٦٨٧] .

 <sup>(</sup>٤) أخرجه البخارى [٧٤٤] ، ومسلم [١٤٧/٥٩٨] ، وأبو
 داود [٧٨١] من حديث أبى هريرة رضى اللَّه تعالى عنه .

وكان يقول أحيانًا : « وجهت وجهي للذي فطر السموات والأرض حنيفًا مسلمًا وما أنا من المشركين ﴿ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَعْيَاىَ وَمَمَاتِ يَلَهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ۞ لَا شَرِيكَ لَأَمُّ وَبِذَالِكَ أَمِرْتُ وَأَنَاْ أُوَّلُ ٱلْمُتلِمِينَ ١ ﴿ ﴿ وَالْنَعَامِ ] ، اللهم أنت الملك لا إله إلا أنت وأنا عبدك ، ظلمت نفسي ، واعترفت بذنبي ، فاغفر لي ذنوبي جميعًا لا يغفر الذنوب إلا أنت ، واهدني لأحسن الأخلاق لا يهدي لأحسنها إلا أنت ، واصرف عني سيئها لا يصرف عني سيئها إلا أنت ، لبيك وسعديك ، والخير كله في يديك ، والشر ليس إليك أنا بك وإليك ، تباركت وتعاليت ، أستغفرك وأتوب إليك » . ولكن هذا إنما مُحفظ عنه في صلاة الليل<sup>(١)</sup>.

وربما كان يقول : « اللَّه أكبر كبيراً اللَّه أكبر كبيراً ،

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم [۲۰۱/۷۷۱] ، وأبو داود [۷۲۱] عن علىّ بن أبي طالب رضي اللَّه تعالى عنه .

والحمد للَّه كثيرا والحمد للَّه كثيراً ، وسبحان اللَّه بكرة وأصيلاً »(١) .

وربما كان يقول: « اللَّه أكبر ، اللَّه أكبر ، لا إلله إلا أنت ، لا إلله إلا أنت ، سبحان اللَّه وبحمده ، سبحان اللَّه وبحمده . ثم يقول: أعوذ باللَّه من الشيطان الرجيم ، وربما قال: أعوذ باللَّه من الشيطان الرجيم ، وربما قال: فال : من الشيطان الرجيم من نفخه ونفته وهمزه ، وربما قال: اللهم إنى أعوذ بك من الشيطان الرجيم وهمزه ونفخه ونفته » (٢) ، فإن كانت الصلاة

 <sup>(</sup>۱) رواه أبو داود [۷٦٤] ، وابن ماجه [۸۰۷] ، وأحمد في
 المسند [۸۰،۸۰/٤] عن المطعم رضى الله تعالى عنه ،
 وضعفه الألباني في ضعيف ابن ماجه [۱۷۳] .

 <sup>(</sup>۲) رواه أبو داود [۷۷۰] ، والترمذی [۲٤۲] ، وابن ماجه
 [۸۰٤] ، وأحمد فی المسند [۵۰/۳] ، وصححه الألبانی
 فی صحیح أبی داود [۷۰۱] عن أبی سعید الخدری رضی
 الله تعالی عنه .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخارى [٧٥٦] ، ومسلم [٣٤/٣٩٤] ، وأبو داود
 [٨٢٢] عن عبادة بن الصامت رضى الله تعالى عنه .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخارى [۷٤٣] عن أنس بن مالك رضى اللَّه تعالى عنه : أن النبى ﷺ وأبا بكر وعمر كانوا يفتتحون الصلاة بـ : ﴿ ٱلْحَكَمَدُ لِلَهِ رَبِّ ٱلْعَكْمِينَ ﴾ ، وبنحوه الترمذي [٢٤٦] ، ومسلم [٩٩٩].

 <sup>(</sup>۲) رواه أحمد في المسند [۳۰۲/٦] ، وأبو داود [٤٠٠١] ،
 والترمذي [۳۱۰۷] عن أم سلمة رضي الله تعالى عنها .
 وصححه الألباني في صحيح الترمذي [۲۳۳٦] .

<sup>(</sup>۳) رواه أبو داود [۹۳۲] ، والترمذى [۲٤۸] عن وائل بن حجر ، وصححه الألباني في صحيح أبي داود [۸۲٤] .

واختلفت الرواية عنه هل كان يسكت بين الفاتحة وقراءة السورة ، أم كانت سكتة بعد القراءة كلها ؟ فقال يونس عن الحسن عن سمرة : حفظت سكتتين ، سكتة إذا كبر الإمام حتى يقرأ . وسكتة إذا فرغ من فاتحة الكتاب وسورة عند الركوع ، وصدقه أبى بن كعب على ذلك (١).

ووافق يونس أشعث الحمراني عن الحسن فقال : سكتة إذا استفتح ، وسكتة إذا فرغ من القراءة كلها (٢).

وخالفهما قتادة فقال عن الحسن : إن سمرة بن جندب وعمران بن الحصين تذاكرا ، فحدث سمرة أنه حفظ عن رسول اللَّه ﷺ سكتتين : سكتة إذا كبر ، وسكتة إذا فرغ من قراءة ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمَ وَلَا ٱلضَّكَآلِينَ ﴾ فقط . فحفظ

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود [۷۷۷] ، وابن ماجه [۸٤٥] ، وأحمد في المسند [۱۲/۵] عن سمرة رضى الله تعالى عنه وضعفه الألباني في ضعيف ابن ماجه [۱۸۱] وقال الأرناؤوط: رجاله ثقات . (۲) رواه أبو داود [۷۷۸] عن سمرة رضى الله تعالى عنه ، وضعفه الألباني في ضعيف أبي داود [۱٦٤] .

ذلك سمرة وأنكر عليه عمران بن الحصين ، فكتبا في ذلك إلى أُبي بن كعب ، فكان في كتابه أن سمرة قد حفظ .

وقال قتادة أيضًا عن الحسن عن سمرة: سكتتان حفظهما عن رسول اللَّه عَلِيلِيَّةٍ إذا دخل في الصلاة وإذا فرغ من القراءة ، ثم قال بعد : وإذا قال : ﴿ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِينَ ﴾ (١). فقد اتفقت الأحاديث أنهما سكتتان فقط ، إحداهما سكتة الافتتاح ، والثانية مختلف فيها . فالذي قال : إنها بعد قراءة الفاتحة هو قتادة ، وقد اختلف عليه سمرة ، فمرة قال ذلك ، ومرة قال : بعد الفراغ من القراءة ، ولم يختلف على يونس وأشعث أنها بعد فراغه من القراءة كلها ، وهذا أرجح الروايتين . واللَّه أعلم (٢) .

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود [۷۸۰،۷۷۹] ، والترمذی [۲۰۱] ، وابن ماجه [۸٤٤] ، وأحمد [۷/٥] عن سمرة بن جندب رضی الله تعالی عنه ، وضعفه الألبانی فی ضعیف أبی داود [۱۹۲،۱۲۰] .

<sup>(</sup>٢) رواه الدارمي [٢٨٣/١] ، وأحمد في المسند [٥/٥١،٢٠،١٥] عن سمرة بن جندب .

وبالجملة فلم ينقل عنه على السناد صحيح ولا ضعيف أنه كان يسكت بعد قراءة الفاتحة حتى يقرؤها من خلفه ، وليس في سكوته في هذا المحل إلا هذا الحديث المختلف فيه كما رأيت ، ولو كان يسكت هنا سكتة طويلة يدرك فيها قراءة الفاتحة لما اختفى ذلك على الصحابة ، ولكان معرفتهم به ونقلهم أهم من سكتة الافتتاح .

ثم يقرأ بعد ذلك سورة طويلة تارة ، وقصيرة تارة ، ومتوسطة تارة كما تقدم ذكر الأحاديث به .

ولم يكن يبتدئ من وسط السورة ولا من آخرها ، وإنما كان يقرأ من أولها ، فتارة يكملها وهو أغلب أحواله ، وتارة يقتصر على بعضها ويكملها في الركعة الثانية .

ولم ينقل أحد عنه أنه قرأ بآية من سورة أو بآخرها إلا في سنة الفجر ، فإنه كان يقرأ فيها بهاتين الآيتين : ﴿ قُولُوٓا ءَامَنَكَا بِاللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْهَا ﴾ [ البقرة : ١٣٦] ، ﴿ قُلْ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِئَبِ تَعَالَوْا إِلَيْهَا ﴾ [ البقرة : ١٣٦] ، ﴿ قُلْ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِئَبِ تَعَالَوْا إِلَى كَلَمْتِ سَوَآعِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَكُمْ ﴾ [ آل عمران : ١٤] .

 <sup>(</sup>١) ذكره النووى في الأذكار: ما يقوله إذا دخل في الصلاة باب القراءة بعد التعوذ.

وكان يقرأ بالسورة في الركعة ، وتارة يعيدها في الركعة الثانية ، وتارة يقرأ سورتين في الركعة .

أما الأول: فكقول عائشة أنه قرأ في المغرب بالأعراف فَرَّقَها في الركعتين(١).

وأما الثانى : فقراءته فى الصبح ﴿ إِذَا زُلْزِلَتِ ﴾ فى الركعتين كلتيهما ، والحديثان فى السنن (٢).

وأما الثالث: فكقول ابن مسعود: ولقد عرفت النظائر التي كان رسول اللَّه ﷺ يقرن بينها ، فذكر ثمان عشر سورة من المفصل وسورتين من آلِ حم وهذا في الصحيحين (٣).

وكان يمد قراءة الفجر ويطيلها أكثر من سائر الصلوات ،

<sup>(</sup>١) رواه النسائي [١٧٠/٢] عن عائشة رضي اللَّه تعالى عنها .

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود [۸۱٦] عن رجل من جهينة ، وحسنه الألبانىفى صحيح أبى داود [۷۳۰] .

 <sup>(</sup>۳) أخرجه البخارى [٥٠٤٣] ، ومسلم [٢٧٥/٨٢٢] عن
 عبد اللَّه بن مسعود رضى اللَّه تعالى عنه .

وأقصر ما حفظ عنه أنه كان يقرأ بها فيها في الحضر ﴿ قَ ۚ ﴾ ونحوها .

وكان يجهر بالقراءة في الفجر والأوليين من المغرب والعشاء ويسر فيما سوى ذلك ، وربما كان يسمعهم الآية في قراءة السر أحيانًا .

وكان يقرأ في فجر يوم الجمعة سورة السجدة ﴿ الْمَرْ تَنْزِيلُ ﴾ و ﴿ هَلْ أَنَّ ﴾ كاملتين ، ولم يقتصر على إحداهما ولا على بعض هذه فقط ، وكان يقرأ في صلاة الجمعة بسورة ﴿ ٱلْجُمُعَةِ ﴾ و ﴿ ٱلْمُنَفِقُونَ ﴾ كاملتين ، ولم يقتصر على أواخرهما ، وربما كان يقرأ بسورة ﴿ ٱلْأَعْلَى ﴾ و ﴿ ٱلْغَنْشِيَةِ ﴾ .

وكان يقرأ في العيدين بسورة ﴿ قَ ۚ ﴾ و ﴿ ٱقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ ﴾ كاملتين ، ولم يقتصر على أواخرهما .

وكان يقرأ في صلاة السر سورة فيها « السجدة » أحيانًا فيسجد للسجدة ، ويسجد معه من خلفه .

وكان يقرأ في الظهر قدر ﴿ الْمَرْ تَنزِيلُ ﴾ السجدة ونحو ثلاثين آية ، ومرة كان يقرأ فيها بـ ﴿ سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴾ ،

و ﴿ وَٱلَّيْلِ إِذَا يَغْشَىٰ ﴾ ، و ﴿ وَٱلسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلْبُرُوجِ ﴾ ، و ﴿ وَٱلسَّمَآءِ وَٱلطَّارِةِ ﴾ ونحوها من السور ، ومرة بـ ﴿ لُقْمَـٰنُ ﴾ ، ﴿ وَٱلذَّرِيَتِ ﴾ .

وكان يقوم فى الركعة الأولى منها حتى لا يسمع وقع قدم ، وكذلك كان يطيل الركعة الأولى من كل صلاة على الثانية . وكانت قراءته فى العصر فى الركعتين الأوليين فى كل ركعة قدر خمس عشرة آية .

وكان يقرأ في المغرب بـ ﴿ ٱلْأَعْرَافِ ﴾ تارة ، و ﴿ وَٱلطُّورِ ﴾ تارة ، و ﴿ وَٱلْمُرْسَلَتِ ﴾ تارة ، و بالـ ﴿ دُخَانُ ﴾ تارة ، وروى عنه أنه قرأ فيها بـ ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَفِرُونَ ﴾ ، و ﴿ قُلْ هُو ٱللّهُ أَحَدُ ﴾ تفرد به ابن ماجه ، ولعل أحد رواته وهم من قراءته بهما في سنة المغرب ، فكان يقرأ بهما في سنة المغرب فقال : كان يقرأ بهما في المغرب أو سقطت « سنة » من النسخة . واللّه أعلم . وكان يقرأ في العشاء الآخرة بـ ﴿ وَٱلنِّينِ وَٱلزَّيْتُونِ ﴾ وسورة ﴿ إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنشَقَتْ ﴾ ويسجد فيها جميع من خلفه ، وهو وَالسَّمْسِ وَضُعَنها ﴾ ونحو ذلك من السور .

وكان إذا فرغ من القراءة سكت هنيهة ليرجع إليه نفسه . ثم كان يرفع يديه إلى أن يحاذى بهما فروع أذنيه كما رفعهما فى الاستفتاح صح عنه ذلك كما صح التكبير للركوع بل الذين رووا عنه رفع اليدين ههنا أكثر من الذين رووا عنه التكبير ، ثم يقول : « الله أكبر » ويخر راكعًا ويضع يديه على ركبتيه فيمكنهما من ركبتيه ، وفرج بين أصابعه وجافى مرفقيه عن جنبيه ، ثم اعتدل وجعل رأسه حيال ظهره فلم يرفع رأسه ولم يصوبه ، وهصر ظهره أى : مده ولم يجمعه (۱)، ثم قال : « سبحان ربى العظيم » (٢)

<sup>(</sup>۱) جزء من حدیث أخرجه البخاری [۸۲۸] ، وأبو داود [۹٦٦،۷۳۳،۷۳۰] ، والترمذی [۳۰٥،۳۰۴] ، وابن ماجه [۱۰٦۱] عن أبی حمید الساعدی رضی اللَّه تعالی عنه .

 <sup>(</sup>۲) رواه أبو داود [۸٦٩] ، وبن ماجه [۸۸۷] ، وأحمد في
 المسند [٤/٥٥٨] عن عقبة بن عامر ، وضعفه الألباني في
 ضعيف أبي داود [١٨٤] .

وروى عنه أنه كان يقول: «سبحان ربى العظيم وبحمده». قال أبو داود: وأخاف أن لا تكون هذه الزيادة محفوظة (١). وربما مكث قدر ما يقول القائل عشر مرات ، وربما مكث فوق ذلك ودونه (٢). وربما قال: «سبحانك اللهم وبحمدك، اللهم اغفر لى »(٣).

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود [۸۷۰] عن عقبة بن عامر رضى اللَّه تعالى عنه ، وضعفه الألباني في ضعيف أبي داود ، وصحح الألباني هذه الزيادة في صفة الصلاة [۷۷:٥٩] .

<sup>(</sup>۲) روی أبو داود [۸۸۸] ، وأحمد فی المسند [۱٦٣،١٦٢/٣] عن وهب بن مأنوس قال : سمعت سعید بن جبیر یقول : « ما صلیت وراء أحد بعد رسول اللَّه ﷺ أشبه صلاة برسول اللَّه ﷺ من هذا الفتی » . یعنی : عمر بن عبد العزیز ، فحرزنا فی رکوعه عشر تسبیحات وفی سجوده عشر تسبیحات . وضعفه الألبانی فی ضعیف أبی داود [۱۸۹] .

<sup>(</sup>۳) أخرجه البخارى [۷۹٤] ، ومسلم [۱۷/٤٨٤] عن عائشةرضى الله تعالى عنها .

وربما قال : « سبوح قدوس رب الملائكة والروح »(١)، وربما قال : « اللهم لك ركعت ، وبك آمنت ، ولك أسلمت ، وعليك توكلت ، أنت ربى ، خشع قلبى وسمعى ، وبصرى ودمى ، ولحمى وعظمى وعصبى لله رب العالمين »(٢).

وربما كان يقول: « سبحان ذى الجبروت والملكوت ، والكبرياء والعظمة »(٣) . وكان ركوعه مناسبًا لقيامه فى التطويل والتخفيف ، وهذا بينٌ فى سائر الأحاديث(٤) .

<sup>(</sup>۱) أحرجه مسلم [۲۲۳/٤۸۷] ، وأبو داود [۸۷۲] عن عائشة رضى اللَّه تعالى عنها .

<sup>(</sup>۲) جزء من حدیث أخرجه مسلم [۲۰۲/۷۷۱] ، وأبو داود[۷٦٠] عن علی رضی الله تعالی عنه .

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود [٨٧٣] عن عوف بن مالك الأشجعىوصححه الألباني في صحيح أبي داود [٧٧٦].

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخارى [٧٩٢] ، ومسلم [١٩٣/٤٧١] ، وأبو داود [٨٥٤،٨٥٢] ، والترمذي [٢٨٠،٢٧٩] وغيرهم . عن البراء بن عازب رضى الله تعالى عنه .

قال ابن القيم : ولا يناقض هذا ما رواه البخاري في =

ثم كان يرفع رأسه قائلاً: «سمع الله لمن حمده » (١) ويرفع يديه كما يرفعهما عند الركوع ، فإذا اعتدل قائمًا قال : « ربنا لك الحمد » (٢) ، وربما قال : « اللهم ربنا ولك الحمد ملء السموات وملء الأرض ، وملء ما شئت من شيء بعد ، أهل الثناء والمجد ، أحق ما قال العبد ، وكلنا لك عبد ، اللهم لا مانع لما أعطيت ، ولا معطى لما منعت ، ولا ينفع ذا الجد

<sup>=</sup> هذا الحديث: « كان ركوع النبي عَلَيْكُ وسجوده وما بين السجدتين وإذا رفع رأسه ما خلا القيام والقعود قريبًا من السواء » فإن البراء هو القائل هذا وهذا ، فإنه في السياق الأول أدخل في ذلك قيام القراءة وجلوس التشهد ، وليس مراده أنهما بقدر ركوعه وسجوده ، وإلا ناقض السياق الأول والثاني ، وإنما المراد أن طولهما كان مناسبًا لطول الركوع والسجود والاعتدالين بحيث لا يظهر التفاوت الشديد في طول هذا ، وقصر هذا .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم [٥/٣٩١] عن مالك بن الحويرث رضي اللَّه عنه .

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخارى [۳۲۲۸] ومسلم [۷۱/٤٠٩] عن أبى هريرة رضى الله تعالى عنه .

منك الجد  $^{(1)}$  وربما زاد على ذلك : « اللهم طهرنى بالثلج والبرد والماء البارد ، اللهم طهرنى من الذنوب والخطايا كما ينقى الثوب الأبيض من الوسخ  $^{(7)}$  ، وكان يطيل هذا الركن حتى يقول القائل قد نسى ، وكان يقول فى صلاة الليل فيه : « لربى الحمد ، لربى الحمد  $^{(7)}$  .

ثم يكبر ويخر ساجداً ولا يرفع يديه (١) ، وكان يضع ركبتيه قبل يديه ، هكذا قال عنه وائل بن حجر (٥) وأنس بن مالك(١).

 <sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم [۲۰٥/٤۷۷] عن أبى سعيد الحدرى رضى
 اللَّه تعالى عنه .

 <sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم [۲۰٤/٤۷٦] عن عبد الله بن أبى أوفى رضى
 الله تعالى عنه .

 <sup>(</sup>٣) رواه أبو داود [٨٧٤] ، والنسائي [١٩٩/٢] ،
 وأحمد في المسند [٥/٨٩٨] عن حذيفة رضى الله تعالى عنه .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخارى [٧٣٨] ، وأبو داود [٧٢٣] ، وأحمد فى المسند [٣١٧/٤] عن وائل بن حجر رضى الله تعالى عنه .

<sup>(</sup>٥) رواه أبو داود [٨٣٨] ، والترمذي [٢٦٨] ، وابن ماجه [٨٨٢]. عنوائل بن حجر ، وضعفه الألباني في ضعيف أبي داود [١٨١].

<sup>(</sup>٦) رواه الدارقطني [١/٥٤٥] ، والحاكم [٢٢٦/١] .

قال عنه ابن عمر إنه كان يضع يديه قبل ركبتيه (١). واختلف على أبى هريرة ، ففى السنن عن النبى عليه : « إذا سجد أحدكم فلا يبرك كما يبرك البعير وليضع يديه قبل ركبتيه » (٢).

وروى عنه المقبرى عن النبى عَيِّلِيَّةٍ: « إذا سجد أحدكم فليبدأ بركبتيه قبل يديه » (٣) ، فأبو هريرة قد تعارضت الرواية عنه ، وحديث وائل وابن عمر قد تعارضا ، فرجحت طائفة حديث ابن عمر ، ورجحت طائفة حديث وائل بن حجر ، وسلكت طائفة مسلك النسخ وقالت : كان الأمر الأول وضع اليدين

<sup>(</sup>۱) رواه الطحاوى فى شرح معانى الآثار [١/٤٥٢] عن ابن عمر رضى اللَّه تعالى عنهما .

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود [۸٤٠] ، والنسائي [۲۰۷/۲] ، وأحمد في المسند [۳۸۱/۲] عن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه وصححه الألباني في صحيح أبي داود [۷٤٦] .

<sup>(</sup>۳) رواه البيهقى فى السنن [۲۰۰۰۲] وفيه : المقبرى ، وهومتروك الحديث ، انظر الجرح والتعديل [۷۱/۵] .

قبل الركبتين ثم نسخ بوضع الركبتين أولًا ، وهذه طريقة ابن خزيمة في ذكر الدلائل على أن الأمر بوضع اليدين عند السجود منسوخ ، فإن وضع الركبتين قبل اليدين ناسخ ، ثم روى عن مصعب بن سعد قال : كنا نضع اليدين قبل الركبتين فأمرنا بوضع الركبتين قبل اليدين (١) ، وهذا لو ثبت لكان فيه الشفاء ، لكن يحيى بن سلمة بن كهيل قال البخاري : عنده مناكير ، وقال ابن معين : ليس بشيء لا يكتب حديثه ، وقال النسائي : متروك الحديث . وهذه القصة وهم فيها يحيي أو غيره ، وإنما المعروف عن مصعب بن سعد عن أبيه نسخ التطبيق في الركوع بوضع اليدين على الركبتين ، فلم يحفظ هذا الراوى وقال : المنسوخ وضع اليدين قبل الركبتين .

قال السابقون باليدين : قد صح حديث ابن عمر فإنه من

<sup>(</sup>۱) رواه ابن خزیمة [۲۲۸] ، والبیهقی فی السنن [۲۰۰۰] من طریق إبراهیم بن إسماعیل عن أبیه عن جده ، وإبراهیم ضعیف ، وأبوه متروك ، وجده متروك ، انظر تهذیب التهذیب [۲۱۰/۱۱] .

رواية عبيد اللَّه عن نافع عنه ، قال ابن أبى داود : وهو قول أهل الحديث .

قالوا : وهو أعلم بهذا من غيرهم ، فإنه نقل محض . قالوا : وهذه سنة رواها أهل المدينة وهم أعلم بها من غيرهم ، قال ابن أبي داود ولهم فيها إسنادان :

أحدهما: محمد بن عبد الله بن حسن عن أبى الزناد عن الأعرج عن أبى هريرة .

والثانى : الدراوردى عن عبيد اللَّه عن نافع عن ابن عمر . قالوا : وحديث وائل بن حجر له طريقان وهما معلولان ، فى أحدهما شريك تفرد به ، قال الدارقطنى : وليس بالقوى فيما يتفرد به .

والطريق الثانى : من رواية عبد الجبار بن وائل عن أبيه ولم يسمع من أبيه (١) .

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود [٨٣٩] عن عبد الجبار بن وائل عن أبيه رضى الله تعالى عنهما ، وضعفه الألباني في ضعيف أبي داود [١٨٢] .

وقال السابقون بالركبتين: حديث وائل بن حجر أثبت من حديث أبى هريرة وابن عمر ، قال البخارى: حديث أبى الزناد عن الأعرج عن أبى هريرة لا يتابع عليه ، فيه محمد بن عبد الله بن الحسن قال: ولا أدرى سمع من أبى الزناد أم لا؟ وقال الخطابى: حديث وائل بن حجر أثبت منه ، قال: وزعم بعض العلماء أنه منسوخ ؛ ولهذا لم يحسنه الترمذى وحكم بغرابته وحسن حديث وائل .

قالوا: وقد قال فى حديث أبى هريرة: « لا يبرك كما يبرك البعير»، والبعير إذا برك بدأ بيديه قبل ركبتيه، وهذا المعنى لا يمانع قوله: « وليضع يديه قبل ركبتيه » بل ينافيه ويدل على أن هذه الزيادة غير محفوظة ، ولعل لفظها انقلب على بعض الرواة . قالوا: ويدل على ترجيح هذا أمران آخران :

أحدهما: ما رواه أبو داود من حديث ابن عمر: « أن رسول الله عليلية نهى أن يعتمد الرجل على يديه في الصلاة »(١)،

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود [۹۹۲] ، وأحمد في المسند [۱٤٧/۲] ، وانظر الذي بعده .

وفى لفظ: « نهى أن يعتمد الرجل على يديه إذا نهض فى الصلاة »(١) ولا ريب أنه إذا وضع يديه قبل ركبتيه اعتمد عليهما ، فيكون قد أوقع جزءاً من الصلاة معتمدًا على يديه بالأرض ، وأيضًا فهذا الاعتماد بالسجود نظير الاعتماد فى الرفع منه سواء ، فإذا نهى عن ذلك كان نظيره كذلك .

الثانى : أن المصلى فى انحطاطه ينحط منه إلى الأرض الأقرب إليها أولًا ، ثم الذى من فوقه ثم الذى من فوقه حتى ينتهى إلى أعلى ما فيه وهو وجهه فإذا رفع رأسه من السجود ارتفع أعلى ما فيه أولًا ، ثم الذى دونه حتى يكون آخر ما يرتفع منه ركبتاه . والله أعلم .

ثم كان يسجد على جبهته وأنفه ويديه وركبتيه وأطراف قدميه (٢) ويستقبل بأصابع يديه ورجليه القبلة ، وكان يعتمد

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود [۹۹۲] عن ابن عمر رضى الله تعالى عنه ، وقال الألباني في صحيح أبي داود [۸۷۵] : صحيح إلا لفظ ابن عبد الملك فإنه منكر .

<sup>(</sup>۲) جزء من حدیث أبی حمید الساعدی سبق تخریجه .

على إليتى كفيه ويرفع مرفقيه ويجافى عضديه عن جنبيه حتى يبدو بياض إبطيه ، ويرفع بطنه عن فخذيه وفخذيه عن ساقيه ، ويعتدل في سجوده (١) ، ويمكن وجهه من الأرض مباشراً به للمصلَّى غير ساجد على كور العمامة (٢) .

قال أبو حميد الساعدى وعشرة من الصحابة يسمعون كلامه: «كان رسول اللَّه عَلِيلِيَّ إذا قام إلى الصلاة اعتدل قائمًا ورفع يديه حتى يحاذى بهما منكبيه ، فإذا أراد أن يركع رفع يديه حتى يحاذى بهما منكبيه ، ثم قال : «اللَّه أكبر» فركع يديه حتى يحاذى بهما منكبيه ، ثم قال : «اللَّه أكبر» فركع ثم اعتدل فلم يصوب رأسه ولم يقنع ووضع يديه على ركبتيه وقال : «سمع اللَّه لمن حمده » ورفع يديه واعتدل حتى رجع كل عظم في موضعه معتدلًا ، ثم هوى ساجدا وقال : «اللَّه

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم [۲۳٤/٤٩٤] ، وأحمد في المسند [۲۳٤/٤٩٤] عن البراء بن عازب رضى الله تعالى عنه . (۲) ذكر أبو داود في المراسيل أن رسول الله عَلَيْتُ رأى رجلًا يصلى في المسجد فسجد بجنبيه وقد اعتم على جبهته فحسر رسول الله عَلَيْتُ عن جبهته .

أكبر » ثم جافى عضديه عن إبطه وفتح أصابع رجليه ثم ثنى رجله اليسرى وقعد عليها واعتدل ، حتى يرجع كل عظم فى موضعه معتدلًا ، ثم هوى ساجدًا وقال : « اللّه أكبر » ثم ثنى رجله وقعد واعتدل ؛ حتى يرجع كل عظم فى موضعه ، ثم نهض فصنع فى الركعة الثانية مثل ذلك ، حتى إذا قام من السجدتين كبر ورفع يديه ؛ حتى يحاذى بهما منكبيه كما صنع حين افتتح الصلاة ، ثم صنع كذلك حتى إذا كانت الركعة التى تنقضى فيها الصلاة أخر رجله اليسرى وقعد على شقه متوركًا ثم سلم » (١) .

وكان يقول في سجوده : « سبحان ربي الأعلى ١٤٠٠.

وحدیث أبی هریرة: أن رسول الله علیه کان یسجد علی
 کور عمامته. قال ابن القیم فی زاد المعاد [۲۳۲/۱]: هو من
 روایة عبد الله بن محرر وهو متروك.

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه .

 <sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم [۲۰۳/۷۷۲] ، والترمذى [۲٦۲] عن حذيفة
 رضى اللَّه تعالى عنه .

وروى أنه كان يزيد عليها: « وبحمده » وربما قال: « اللهم إنى لك سجدت ، وبك آمنت ، ولك أسلمت ، سجد وجهى للذى خلقه وصوره ، وشق سمعه وبصره ، تبارك الله أحسن الخالقين » وكان يقول أيضًا: « سبحانك اللهم وبحمدك ، اللهم اغفر لى » وكان يقول: « سبحانك اللهم وبحمدك لا اللهم اغفر لى » وكان يقول: « سبحانك اللهم وبحمدك لا اللهم اغفر لى » وكان يقول : « سبحانك اللهم وبحمدك لا

وكان يقول: « سبوح قدوس رب الملائكة والروح » وكان يقول: « اللهم اغفر لى ذنبى كله دقه وجله وأوله وآخره ، وعلانيته وسره » وكان يقول: « اللهم إنى أعوذ برضاك من سخطك، وبمعافاتك من عقوبتك، وأعوذ بك منك، لا أحصى ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك » ، وكان يجعل سجوده مناسبًا لقيامه.

ثم يرفع رأسه قائلاً : ( اللَّه أكبر ) غير رافع يديه (١) ، ثم (١) أخرجه البخارى [٧٣٨] . عن عبد اللَّه بن عمر رضى اللَّه تعالى عنهما .

يفرش رجله اليسرى ويجلس عليها وينصب اليمنى ويضع يديه على فخذيه (1) ، ثم يقول : « اللهم اغفر لى وارحمنى واجبرنى واهدنى وارزقنى » وفى لفظ : « وعافنى » بدل « واجبرنى » هذا حديث ابن عباس (1) . وقال حذيفة : كان يقول بين السجدتين : « رب اغفر لى »(1) والحديثان فى السنن . وكان يطيل هذه الجلسة حتى يقول القائل : قد أوهم أو قد نسى (1) .

<sup>(</sup>۱) رواه النسائی [۳٦/۳] ، وأبو داود [۹۵۷] ، وابن حبان [۶۸۵] وصححه الألبانی فی صحیح أبی داود [۸٤٤] عن وائل بن حجر رضی الله تعالی عنه .

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود [۸۵۰] ، والترمذي [۲۸۶] عن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما ، وحسنه الألباني في صحيح أبي داود [۷۵٦] .

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود [٨٧٤] ، وابن ماجه [٨٩٧] عن حذيفة رضى اللَّه تعالى عنه ، وصححه الألباني في صحيح أبي داود [٧١٤] .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم [١٩٦/٤٧٣] ، وأبو داود [٨٥٣] عن أنس رضى اللَّه تعالى عنه .

ثم یکبر ویسجد غیر رافع یدیه ، ویصنع فی الثانیة مثل ما صنع فی الأولی ، ثم یرفع رأسه مکبراً وینهض علی صدور قدمیه معتمدًا علی رکبتیه وفخذیه (۱)

وقال مالك بن الحويرث: كان رسول اللَّه عَلِيلِيم إذا كان في وتر من صلاته لم ينهض حتى يستوى قاعدًا ، فهذه تسمى جلسة الاستراحة ، ولا ريب أنه عليليم فعلها ولكن هل فعلها على أنها من سنن الصلاة وهيئاتها كالتجافي وغيره ، أو لحاجته إليها لما أسن وأخذه اللحم ؟ وهذا الثاني أظهر لوجهين : أحدهما : أن فيه جمعًا بينه وبين حديث وائل بن حجر وأبي هريرة أنه كان ينهض على صدور قدميه .

والثاني : أن الصحابة الذين كانوا أحرص الناس على

<sup>(</sup>۱) لم أجد دليله ، وهو مخالف لما أخرجه البخارى [۸۲۳] ، وأبو داود [۸۲۳] ، والترمذى [۲۸۷] عن مالك بن الحويرث رضى الله تعالى عنه أنه رأى النبى ﷺ يصلى ، فإذا كان فى وترٍ من صلاته لم ينهض حتى يستوى قاعداً .

مشاهدة أفعاله وهيئات صلاته كانوا ينهضون على صدور قدميه أقدامهم ، فكان عبد الله بن مسعود يقوم على صدور قدميه في الصلاة ولا يجلس . رواه البيهقي عنه ، ورواه عن ابن عمر وابن عباس وابن الزبير وأبي سعيد الحدري من رواية عطية العوفي عنهم ، وهو صحيح عن ابن مسعود ولم يكن يرفع يديه في هذا القيام .

وكان إذا استتم قائمًا أخذ في القراءة ولم يسكت وافتتح قراءته بالحمد للَّه رب العالمين .

فإذا جلس في التشهد الأول جلس مفترشًا كما جلس بين السجدتين ، ويضع يده اليسرى على ركبته اليسرى واليمنى على فخذه اليمنى ، وأشار بإصبعه السبابة ووضع إبهامه على إصبعه الوسطى كهيئة الحلقة وجعل بصره إلى موضع إشارته (١) ،

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود [۹۹۰]، وابن حبان فی صحیحه [۱۹۶۶] وحسنه الألبانی فی صحیح أبی داود [۸۷۱] عن عبد اللّه بن الزبیر رضی اللّه تعالی عنه .

وكان يرفع إصبعه السبابة ويحنيها قليلًا يوحد بها ربه عز وجل. وذكر أبو داود من حديث ابن عباس عنه عليه أنه قال : هكذا الإخلاص « يشير بإصبعه التي تلي الإبهام » ، « وهكذا الدعاء » فرفع يديه مدًّا حذو منكبيه ، « وهكذا الابتهال » فرفع يديه مدًّا . وقد روى موقوفًا .

ثم كان يقول: « التحيات لله والصلوات والطيبات ، السلام علينا السلام علينا أيها النبى ورحمة الله وبركاته ، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين ، أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله » وكان يعلمه أصحابه كما يعلمهم القرآن (١) .

وكان أيضًا يقول : « التحيات المباركات الصلوات الطيبات للَّه » هذا تشهد ابن عباس<sup>(٢)</sup> .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخارى [٦٣٢٨] ، ومسلم [٥٥/٤٠٢] عن ابن مسعود رضى الله تعالى عنه .

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم [٦٠/٤٠٣] ، وأبو داود [٩٧٤] عن ابن عباس رضى الله تعالى عنه .

والأول تشهد ابن مسعود وهو أكمل ؛ لأن تشهد ابن مسعود يتضمن جملًا متغايرة ، وتشهد ابن عباس جملة واحدة ، وأيضًا فإنه في الصحيحين وفيه زيادة الواو ، وكان يعلمهم إياه كما يعلمهم القرآن .

وروى ابن عمر عنه : « التحيات لله الصلوات الطيبات » وفيه أنواع أخرى كلها جائزة .

وكان يخفف هذه الجلسة ، حتى كأنه جالس على الردف وهى : الحجارة المحماة . ثم يكبر وينهض ويصلى الثالثة والرابعة ويخففهما عن الأوليين ، وكان يقرأ فيهما بفاتحة الكتاب وربما زاد عليها أحياناً .

الصلاة وحكم تاركها [ ص : ٨٨-٢٠٩] .

000

### رحمة الله بعباده

يقول الحق عز وجل : ﴿ أُوْلَتِهِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتُ مِن رَبِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ ﴾ [البفرة:١٥٧] .

إن الغاية النهائية في كل تكليف إيماني وفي كل عمل أن تنال رضوان الله في الآخرة ، إياك أن يشغلك عن صلوات الله وتحياته وبركاته أي شئ حتى ولو كان انتصاراً لعقيدة ؛ لأن انتصار العقيدة هو وسيلة ينال بها المؤمن صلوات الله ورحمته ، وكل شئ عدا ذلك إنما هو وسيلة للوصول إلى هذا الغاية . إن غاية الغايات أن يفوز المؤمن برضا من أراد له الحياة وأن تكون له الصلوات والرحمة من خالقه سبحانه وتعالى . والصلاة كما نعرف في اللغة هي الدعاء. وللناس صلاة وللملائكة صلاة ، ولله تعالى صلاة ، ولنقرأ قول الحق : ﴿ هُوَ ٱلَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمُ وَمُلَنِّهِكُتُهُم لِيُخْرِجَكُمُ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورً وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ۞ تَحِيَّنُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلَمٌ ۗ وَأَعَدَّ لَمُمْ أَجْرُا كُريمًا ۞ ﴾ [ الأحزاب ] .

إن الحق سبحانه يتعهد عباده برحمته ولطفه ، وملائكته تطلب للصالحين من العباد المغفرة والهداية ، وبهذا يخرج الحق المؤمنين من ظلمات الكفر إلى نور الإيمان ، ويتلقاهم الله بأمن وسلام ، ويجزيهم الخير كله ، ونحن نعرف أن الخلق كلهم -الكافر منهم والمؤمن - إنما يعيشون برحمة الله في الأرض . إننا نأخذ بأسباب الله التي أرادها الله رحمة منه في الأرض. المؤمن يأخذ نعم الله المادية ومعها البركة والاطمئنان ، والكافر يأخذ من نعيم الدنيا على قدر بذله فيها من جهد ، لكنه لا يأخذ البركة والاطمئنان ، وهما النعمة الكبرى من الله تعالى لعباده . إن الصلاة من الله عطاء البركة والرحمة ، والصلاة من الملائكة استغفار ، والصلاة من المؤمنين دعاء ، وصلاة المؤمنين على رسول الله ﷺ هي دعوة لرسوله بالخير والبركة والرحمة ، وهو في نفس الوقت دعاء لأنفسهم ؛ لأن كل منزلة ينالها رسول الله ﷺ تعود على أمته ، وإن كل صلاة من المؤمن على رسول الله يجازي عليها من الله بعشرة ، ثم إن رسول الله هو الذي سيشفع لنا عند الله يوم القيامة ولذلك فكل

إعلاء لدرجته على إعلاء لأمته ، وكل خير يناله رسول الله على النبى فإننا ندعو له وندعو لأنفسنا ، لأن المؤمن إذا صلى على رسول الله مرة واحدة فإن الله يصلى عليه عشر مرات (١) ، وهكذا يكون المؤمنون في المرتبة التي يتلقون فيها صلوات ربهم ورحمته ، ويكونون هم المهتدين ، أى : أنهم هم الذين التزموا الطريق الموصل إلى الغاية . والغاية هي أن ينالوا صلوات من ربهم ورحمة فيتمتع المؤمن بنعم الله بأسباب الله في الدنيا ، ويتمتع في الآخرة بنعم الله جزاءً صافياً من الله .

#### 000

<sup>(</sup>۱) روی أبو داود [۱۵۳۰] عن أبی هریرة رضی اللّه عنه قال ؟ قال رسول ﷺ : « من صلی علی واحدة صلی اللّه علیه عشراً » . وصححه الألبانی .

# التعلق برحمة اللَّه

وعندما نبدأ أى عمل نبدؤه « بسم الله الرحمن الرحيم » وانظر إلى رحمة الله بالخلق . فالله سبحانه وتعالى يرفع عن العاصى الحرج فى أنه يقبل على نعم الله باسم الله الذى عصاه ، وحتى لا يستحى من عصى الله أن يبدأ أى عمل باسم الله وأن يستعينه . نقول : إن الحق سبحانه وتعالى جعلك تقبل على عملك وأنت واثق من الاستجابة ؛ لأن الله هو الرحمن الرحيم فإذا قلت : بسم الله الرحمن الرحيم تعلقت برحمة الله فأعانك على ما تفعل .

والرحمة والرحلن والرحيم: مشتق منها الرحم الذى هو مكان الجنين في بطن أمه ، هذا المكان الذى يأتيه فيه الرزق بلا حول ولا قوة ، ويجد فيه كل ما يحتاج إليه نموه مُيَسَّراً رزقا من الله سبحانه وتعالى بلا تعب ، ولا مقابل ، انظر إلى حنو الأم على ابنها وحنانها عليه (١) ، وتجاوزها عن سيئاته وفرحتها بعودته إليها .

<sup>(</sup>١) عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ - رَضِىَ اللَّهُ تعالى نَّهُ - قالَ : قَدِمَ عَلَى النَّهِي = النَّبِيّ عَلَيْهِ سَبْئُ ، فَإِذَا امْرَأَةٌ مِنَ السَّبْيِ تَحْلُبُ ثَدْيَهَا تَسْقِى =

وفى الحديث القدسى : « أنا الرَّحمٰن ، خَلَقْتُ الرَّحِم وشَققتُ لها اسمًا من اسمى ، فَمْن وَصَلَها وَصَلْته ، وَمَنْ قَطَعَها بَتَتُه » (١) .

وفى قوله تعالى : ﴿ بِنْ حِمْ اللَّهِ ٱلتَّخَزِ الرَّحَيَ إِلْهِ الرَّحِيَ إِنْ الرَّحِيَ إِنْ الْهِ مِنَاكُ ثلاثة أسماء للَّه تعالى قد وردت في « البسملة » ،

إذا وَجَدَتْ صَبِيًّا في السَّبْيِ أَخَذَتْهُ فَأَلْصَقَتْهُ بِبَطْنِها وَأَرْضَعَتْهُ ،
 فَقَالَ لَنا النَّبِيُ عَلِيلِيَّةٍ : « أَتُرَوْنَ هذِهِ طارِحَةً وَلَدَها فِي النَّار ؟ » .
 قُلْنا : لا ، وَهْيَ تَقْدِرُ عَلَى أَنْ لا تَطْرَحُهُ ، فَقال : « اللَّهُ أَرْحَمُ بِعِبادِهِ مِنْ هذِهِ بِوَلَدِها » .
 بعبادِهِ مِنْ هذِهِ بِوَلَدِها » .

أخرجه البخاری [۹۹۹] واللفظ له ، ومسلم [۲۲/۲۷۰] .

(۱) رواه أحمد في المسند [ ۱۹٤/۱] عن عبد الرحمن بن عوف ،

رضى اللَّه تعالى عنه . وصححه الشيخ شاكر برقم [ ۱۹۸۹] ،

والترمذی [۱۹۰۷] ، وقال : حدیث صحیح ، وصححه

الألبانی في صحیح الترمذی [ ۱۹۰۷] ، وأخرجه البخاری

الألبانی في صحیح الترمذی [ ۱۹۰۷] ، وأخرجه البخاری

أبی هریرة ، رضی اللَّه تعالى عنه ، بألفاظ متقاربة .

ونحن نعلم أنه: ليس هناك تكرار في القرآن الكريم ، وإذا تكرر اللفظ يكون معناه في كل مرة مختلفاً عن معناه في المرة السابقة ؛ لأن المتكلِّمَ هو اللَّه سبحانه وتعالى ، ولذلك تجد دائماً اللفظ في مكانه الصحيح ، وفي معناه الصحيح .

وهناك فرق بين ورود اسم الله تعالى فى البسملة ، وفى الفاتحة ؛ ففى البسملة ، تقول : ﴿ بِنْسَامِ اللّهِ الذى الله الفاتحة ؛ ففى البسملة ، تقول الما عليه ؛ لأن الله هو الذى سخر نستعين به على ما لا قدرة لنا عليه ؛ لأن الله هو الذى سخر كل ما فى هذا الكون ، وجعله يخدمنا ، وفى الفاتحة : ﴿ ٱلْحَكَمَدُ لِلّهِ ﴾ فإن لفظ الجلالة إنما جاء هنا لنحمد الله على ما فعل لنا .

فكأن ﴿ يِسْمِ اللَّهِ ﴾ في البسملة : طلب العون من اللَّه بكل كمال صفاته ، و ﴿ ٱلْحَكَمْدُ لِلَّهِ ﴾ في الفاتحة : تقديم الشكر للَّه بكل كمال صفاته .

كما أن ﴿ ٱلرَّحْزِ ﴾ في البسملة لها معنى غير ﴿ ٱلرَّخَنْزِ ٱلرِّجَيَةِ ﴾ في الفاتحة ؛ ففي البسملة تلفتنا إلى رحمة الله سبحانه وتعالى وغفرانه ؛ حتى لا نستحى ، ولا نهاب أن نستعين به سبحانه إن كنا قد فعلنا معصية . فالله سبحانه وتعالى يريد منا أن نستعين باسمه دائماً في كل أعمالنا ، فإذا سقط واحد منا في معصية ، فلا يقول :كيف أستعين باللَّه وقد عصيته ؟! نقول له : ادخل عليه سبحانه وتعالى من باب الرحمة ، فيغفر لك ، واستعن به يُعِنْكَ . ولولا رحمة الله التي سبقت غضبه ، ما بقي للناس نعمة ، وما عاش أحد على ظهر الأرض ؛ يقول جل جلاله : ﴿ وَلَوْ يُؤَاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِظُلْمِهِم مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَآتِةٍ وَلَكِن يُؤَخِّرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَعْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ۞ ﴾ [ النحل ] .

فالإنسان خُلِقَ ضعيفًا ، وخُلِقَ هلوعًا ، والرسول عَلِيْكُ يقول : « لن يُدخل أحدًا منكم عمله الجنة » ، قالوا : ولا أنت يا رسول اللَّه ؟ قال : « ولا أنا إلا أن يتغمدنى اللَّه منه بفضل ورحمة » <sup>(١)</sup> .

فذنوب الإنسان في الدنيا كثيرة ، إذا حكم فقد يظلم ، وإذا ظن فقد يسيء ، وإذا تحدث فقد يكذب ، وإذا شهد فقد يبتعد عن الحق ، وإذا تكلم فقد يغتاب .

هذه ذنوب نرتكبها بدرجات متفاوتة ، ولا يمكن لأحد منا أن ينسب الكمال لنفسه ، حتى الذين يبذلون أقصى جهدهم في الطاعة لا يصلون إلى درجة الكمال ، فالكمال لله وحده . ورسول الله على يقول : « كُلُّ بَنى آدم خَطَّاء وخَيْرُ الخَطَّائِين التَّوِّابُون » (٢) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخارى [٦٤٦٢] ، ومسلم [٧٥/٢٨١٦] واللفظ له ، عن أبي هريرة ، رضى اللَّه تعالى عنه .

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد في المسند [ ۱۹۸/۳ ] والترمذي [۲٤٩٩] ، وقال : حديث غريب ، وابن ماجه [۲٤٥١] عن أنس بن مالك رضى الله تعالى عنه واللفظ له ، وقال الألباني في صحيح الترمذي [۲۰۲۹] : حسن .

ولما كان الإنسان ظلوماً جهولًا (١) ، أراد الحق سبحانه وتعالى أن يعلمه أن يبدأ كل عمل باسم الله ، فعلمنا أن نقول : ﴿ يِسْسِمِ اللّهِ الرّحِيسِيرِ ﴾ ؛ لكى نعرف أن الباب مفتوح للاستعانة بالله ، وأن المعصية لا تمنعنا من الاستعانة في كل عمل باسم الله ؛ لأنه سبحانه ﴿ الرّحَيْسِيرِ ﴾ ، فيكون الله قد أزال وحشتك من المعصية في الاستعانة به سبحانه وتعالى .

و ﴿ الرَّمْنِ الرَّحِيَ بِ ﴾ في الفاتحة مقترنة برب العالمين ، الذي أوجدك من عدم ، وأمدك بنعم لا تعد ولا تحصى ، أنت تحمده على هذه النعم التي أخذتها برحمة الله سبحانه وتعالى في ربوبيته ، والله سبحانه وتعالى ربِّ للمؤمن والكافر ، وهو الذي خلقهم ؛ لذلك فإنه يعطيهم من النعم برحمته ، وليس بما يستحقون ، فالشمس تشرق على المؤمن والكافر ، ولا تحجب أشعتها عن الكافر وتعطيها للمؤمن فقط ، والمطر ينزل على من

<sup>(</sup>١) قال تعالى : ﴿ وَحَمَلُهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾. [ الأحزاب: ٢٢] .

يعبدون اللَّه ، وعلى من يعبدون أوثاناً من دون اللَّه ، والهواء جعله اللَّه لمن قال : لا إله إلا اللَّه ومن جحد بها .

إذن .. كل النعم التي هي من عطاء الربوبية هي في الدنيا لخلق الله جميعاً ، وهذه رحمة منه سبحانه ؛ لأنه هو ﴿ ٱلرَّحْمَزِ ِ الرَّحِيَ لِللهِ عَصاه .

وقوله تعالى : ﴿ ٱلْحَكَمَدُ لِللّهِ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ الله محمود لذاته ، ومحمود لرحمته ، ومحمود لرحمته ، ومحمود لنعمه ، ومحمود لرحمته ، ومحمود لمنهجه ، ومحمود لقضائه . فالله تعالى محمود قبل أن يخلق من يحمده ، ومن رحمة اللّه سبحانه وتعالى أنه جعل الثناء عليه في كلمتين اثنتين هما : ﴿ ٱلْحَكَمَدُ لِلّهِ ﴾ .

والعجيب أنك حين تشكر بشراً على جميل فعله تظل ساعات وساعات ، تُعد كلمات الشكر والثناء ، وتحذف وتضيف ، وتأخذ رأى الناس ، حتى تصل إلى قصيدة أو خطاب ملىء بالثناء والشكر . ولكن الله - سبحانه وتعالى ، جلت قدرته ، وتعالت عظمته الذى نعمه لا تُعد ولا تُحصى - علمنا أن نشكره في كلمتين اثنتين هما : ﴿ ٱلْحَمَدُ لِللّهِ ﴾ .

ومن رحمة الله سبحانه وتعالى أنه علمنا صيغة الحمد ، فلو أنه تركنا دون أن يعلمنا إياها ، لكان من الصعب على البشر أن يجدوا الصيغة المناسبة ليحمدوا الله على هذا الكمال الإلهى ، فمهما أوتى الناس من بلاغة وقدرة على التعبير ، فهم عاجزون عن أن يصلوا إلى صيغة الحمد التى تليق بجلال المنعم ، فكيف نحمد الله والعقل عاجز أن يدرك قدرته أو يحصى نعمه أو يحيط برحمته ؟! وفى الحديث : « لا أحصى ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك » (١).

000

<sup>(</sup>۱) جزء من حدیث أخرجه مسلم [۲۲۲/٤۸٦] ، وأبو داود [۳۸٤۱] ، والنسائی فی المجتبی [۲۱۰/۲] ، وابن ماجه [۳۸٤١] عن عائشة رضی اللَّه تعالی عنها .

#### صفة الرحمة

المؤمنون والمؤمنات الذين هم أولياء بعض الذين يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويقيمون الصلاة والذين يؤتون الزكاة ويطيعون الله ورسوله هؤلاء سيرحمهم الله . ما هو الأبلغ أن يقال : « أولئك يرحمهم الله » أو ﴿ سَيَرْحُمُهُمُ ٱللَّهُ ﴾ [ التوبة : ٧١ ] الأبلغ أن يقال ما قاله رب العزة سبحانه : ﴿ سَيَرْ مُهُم اللَّهُ ﴾ ؛ لأن السببية تعطى استطالة زمن ، وبذلك سيكون أمل المؤمن دائماً في رحمة الله . ولذلك يقول الحق سبحانه وتعالى عن المؤمنين الذين يعملون الصالحات : ﴿ سَيَجْعَلُ لَمُهُمُ ٱلرَّحْمَنُ وُدًّا ﴾ [ مريم: ٩٦ ] أى : أن الود سيكون مستمراً حتى لمن استمع إلى هذه الآية ثم استشهد . والله سبحانه وتعالى قال لرسوله ﷺ : ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾ [الضحى: ٥] ولم يقل: يعطيك ربك؟ لأن العطاء مستمر. وأنت عندما تتهدد أحداً لا تقول له: « أنا أنتقم منك » بل تقول له : « سأنتقم منك » يعني : الانتقام

مستمر مع الزمن . فقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ سَيَرْحُمُهُمُ ٱللَّهُ ﴾ تعطى أن صفة الرحمة في الحق جل جلاله أعلى من صفة الرحمة في المخلوق . ذلك لأن التراحم من الحق جل جلاله أعلى من صفة الرحمة في المخلوق ، فالتراحم من الخلق تراجم على قدر الأسباب ، وإنما الرحمة من الحق سبحانه وتعالى هي من صفات الكمال التي لا تتناهي ولا تنتهي . والرحمة ألا يقع داء ، والشفاء أن يوجد داء فيشفى . ولذلك يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَاءً" وَرَحْمَةٌ ﴾ [الإسراء: ٨٦] فالاثنان يؤديان إلى سلامة المجتمع من الأمراض الاجتماعية التي تشقى الإنسان ، ولكن الشفاء سلامة في أول الأمر والرحمة ممتدة لا يأتي بعدها داء أبداً .

000

# رحمة الله في الدنيا والآخرة

يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ عَذَابِيَّ أُصِيبُ بِهِـ، مَنْ أَشَــَآهُ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلُّ شَيَّءٍ فَسَأَكُتُنُّهَا لِلَّذِينَ يَنَّقُونَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكَوْةَ وَٱلَّذِينَ هُمْ بِتَايَنِينَا يُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ يَتَبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَّ ٱلْأُمِحِينَ .. @ ﴾ [الأعراف]. إن الحق سبحانه وتعالى يلفت موسى عليه السلام ويلفتنا جميعاً إلى طلاقة قدرته ، فطلاقة قدرة الله بلا قيود وبلا حدود ، ولذلك فعذابه يصيب به من يشاء ، فليس الذنب موجباً للعذاب إذا تاب المذنب وقبل الله توبته وغفر له ، ولذلك فإن الله يتوب على المذنبين والعاصين الذين تابوا ورجعوا إلى الطريق المستقيم ، وقوله تعالى: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلُّ شَيَّءٍ ﴾ أى : رحمتي في الدنيا أعطيها للطائع والعاصي ، والمؤمن وغير المؤمن ، ولكنها خالصة يوم القيامة للمؤمنين ، وهنا قال بعض أحبار اليهود : « ما دامت رحمة الله قد وسعت كل شئ ، فإنها تسعنا لأننا شئ » نقول : « نعم رحمة الدنيا التي وسعت كل شئ تسعكم » .

ثم قال الحق سبحانه وتعالى : ﴿ فَسَأَكُتُنُّهُمَا لِلَّذِينَ يَنَّقُونَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكَوْةَ ﴾ كلمة : ﴿ فَسَأَكْتُبُهَا ﴾ أثارت جدلاً كثيراً فالسين هنا دلت على زمن قادم ، وإذا كانت رحمة الله وسعت كل شئ في الدنيا وسيكتبها دليل على أن ذلك في الآخرة وطبعا الحق كتبها بالفعل وانتهى ، ولكنها ما زالت غيباً بالنسبة لنا. نعود إلى أحبار اليهود قالوا : ما دامت رحمة الله وسعت كل شئ وسيكتبها للذين يتقون فنحن متقون . إذن فعندنا كم حالة ؟ الحالة الأولى : أنهم قالوا : نحن شئ فالرحمة تسعنا ، والرد : الرحمة تسعكم في الدنيا ، فالكل فيها ، وفي قوله تعالى : ﴿ فَسَأَكُتُنُّهَا لِلَّذِينَ يَنَّقُونَ ﴾ قالوا : نحن متقون في منهج موسى ، نقول لهم لو كنتم متقين في منهج موسى لآمنتم بمحمد الذي تجدونه مكتوباً عندكم في التوراة ؛ لأنه من تعاليم موسى أن تؤمنوا بمحمد عليه الصلاة والسلام .

000

#### الهدى والرحمة

يقول الحق سبحانه: ﴿ وَهُدُى وَرَحْمَةُ ﴾ [ الأنعام: ١٥٤] ما هو الهدى وما هي الرحمة ؟ الهدى : هو الدلالة على الغاية ، ولماذا جعل الله لنا دلالة على طريق الإيمان أو على الغاية ؟ لو أن المسألة سارت بفطرة الإيمان فآدم تلقى عن ربه فبلغ أبناءه ، وأبناؤه أبلغوا أبناءهم ، وهكذا جيل بعد جيل ما كانت هناك حاجة للرسالات السماوية ، ولكن مع الزمن بدأ الطريق الإيماني يقل ، فهذا خالف وهذا نسى ، وهذا بدل وغير ليحقق نفعاً ذاتياً . وكان على كل واحد منا كما يعلم أولاده كيف يأكلون وكيف يشربون أن يعلمهم أيضاً أمور القيم . ولكن الناس حرصت على الدنيا وغفلت عن منهج الله فالحق سبحانه وتعالى - رحمة بغفلتنا ونسياننا وتبديلنا لأحكامه - أرسل الرسل هدى جديداً ليذكرنا بمنهجه ، ويصحح لنا ما قد حرف ويظهر لنا ما قد أخفى حتى لا تكون لنا حجة يوم القيامة في أن أجدادنا وآباءنا هم الذين بدلوا وحرفوا ونحن كنا ذرية من بعدهم فاتبعنا ما بلغوه لنا فكيف يحاسبنا الله بذنوب أجدادنا وآبائنا ، وفى ذلك يقول الحق سبحانه : ﴿ أَوَ نَقُولُوا إِنِّمَا أَشْرِكَ ءَابَآؤُنَا مِن قَبْلُ وَكُنَا ذُرِّيَّةً مِّنُ بَعْدِهِمَ أَفَنُهُ لِكُنَا مِن قَبْلُ وَكُنَا ذُرِّيَّةً مِّنُ بَعْدِهِمَ أَفَنُهُ لِكُنَا بِمَا فَعَلَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٣] (١).

(۱) روى أبو داود [٤٧٠٣] وصححه الألباني عن عمر بن الخطاب رضي الله تعالى عنه سئل عن هذه الآية ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِر ﴾ [ الأعراف : ١٧٢ ] فقال : سمعت رسول الله عِيْلِيْتِ سئل عنها فقال رسول الله عِيْلِيْتِي : « إن . الله عز وجل خلق آدم ، ثم مسح ظهره بيمينه ، فاستخرج منه ذرية ، فقال : خلقت هؤلاء للجنة ، وبعمل أهل الجنة يعملون » فقال رجل : يا رسول الله ، ففيم العمل ؟ فقال رسول الله عَلِيْتُهِ : ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَزَّ وَجُلُّ إِذَا خَلَقَ الْعَبْدُ لَلَّجِنَّةُ اسْتَعْمُلُهُ بَعْمُل أهل الجنة حتى يموت على عمل من أعمال أهل الجنة فيدخله به الجنة ، واذا خلق العبد للنار استعمله بعمل أهل النار حتى يموت على عمل من أعمال أهل النار فيدخله به النار » . وجاء في تفسير الوسيط [٢٤/٢] وعن ابن عباس عن النبي ﷺ - أخذ الله عز وجل الميثاق من ظهر آدم بنعمان يعني عرفة ، فأخرج من صلبه كل ذرية ذرأها فنثرها بين يديه ثم كلمهم قبلاً معاينة فقال : ألست بربكم ؟ قالوا :

﴿ بَلَنْ شَهِدَنَا أَن تَقُولُوا يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَلاَا غَنْ هَلاَا غَلْهِ بَلَاها إلى قوله : ﴿ ٱلْمُتَّظِلُونَ ﴾ .

وعنه رضى الله تعالى عنه: « لما خلق الله آدم مسح ظهره فأخرج من ظهره كل نسمة هو خالقها إلى يوم القيامة ، فقال: ألست بربكم ؟ قالوا: بلى ، فنودى يومئذ أن القلم جف بما هو كائن إلى يوم القيامة » .

قال المفسرون: وهذه الآية تذكير بما أخذ على جميع المكلفين من الميثاق واحتجاج عليهم لئلا يقول الكفار إنا عن هذا الميثاق غافلين لم نحفظه ولم نذكره، ونسيانهم لا يسقط الاحتجاج بعد أن أخبر بذلك على لسان صاحب المعجزة، وإذا صح ذلك يقول الصادق قام في النفوس مقام الذكر، فالاحتجاج به قائم، ثم قطع عذر الكفار بقوله: ﴿ أَوْ نَقُولُوا الكافرة أَن يقول يوم القيامة: إنما أشرك آباؤنا من قلنا، ونقضوا العهد ﴿ وَكُنّا ذُرِيّةٌ مِن بَعْدِهِم ﴾ فاقتدينا بهم ونقضوا العهد ﴿ وَكُنّا ذُرِيّةٌ مِن بَعْدِهِم ﴾ فاقتدينا بهم المكذبون بالتوحيد؟ فلا يمكنهم أن يحتجوا بمثل هذا الكلام بعد المكذبون بالتوحيد؟ فلا يمكنهم أن يحتجوا بمثل هذا الكلام بعد تذكير الله بأخذ الميثاق بالتوحيد على كل واحد من الذرية .

ثم يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَهُدُى وَرَحْمَةُ لَّعَلَّهُم بِلِقَاءِ وَتَعَالَى وَرَجِهِمْ يُوْمِنُونَ ﴾ [ الأنعام : ١٥٤] لماذا قال الحق سبحانه وتعالى ﴿ لَّعَلَّهُم ﴾ ؛ لأنه إذا كان عدم اتباعهم لتشريعات الله إنما عن عدم علم فستتضح في ذهنهم الصورة ، وأنهم ملاقو الله وما دامت اتضحت في ذهنهم الصورة ، فإنهم سيحسبون لذلك ألف حساب . تماماً كالطالب الذي يعرف أنه سيذهب إلى الامتحان ، يكون هذا في باله كل لحظة فلا ينام ويجتهد في المذاكرة ، أما الذي ليس في ذهنه الامتحان وليس متنبهاً له ، فسيقضى وقته في اللعب والنوم ؛ إذ إن الغايات تجعل الإنسان يقبل على الوسائل ، وفي ذلك يقول الشاعر :

ألا من يريني غايتي قبل مذهبي ومن أين والغايات قبل المذاهب نقول له: « ألا من يريني غايتي قبل مذهبي » كلام صحيح أما أن « الغايات قبل المذاهب » فالله شرع الغايات أولاً ، وبعد ذلك جعل لها السبيل .

إذن .. فاستخدام قول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ لَّعَلَّهُم بِلِقَآءِ رَبِّهِمْ ﴾ [الأنعام: ١٥٤] أى : لعل هذه الرسالات السماوية تجعلهم يوقنون بلقاء ربهم ، فيعملون لهذا اللقاء ألف حساب .

## الاختلاف والرحمة

قال اللَّه سبحانه وتعالى : ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ ٱلنَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾ [هود: ١١٨] والناس هم : بنو آدم . وقوله تبارك وتعالى: ﴿ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾ أى : أمة مقهورة مثل باقى أجناس الأرض من الجماد والحيوان والنبات. قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَجُعَلَ ٱلنَّاسَ أُمَّةً وَحِدَةً وَلَا يَزَالُونَ مُغْنَلِفِينَ ۞ إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ ۚ وَلِذَالِكَ خَلَقَهُمُّ وَتَمَّتَ كَلِمَةُ رَبِّكَ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ١ ﴿ وَهُ مَا أَى سيظلون مختلفين ؛ لأن لهم الاختيار لن يسلبه الله منهم ، وقوله تعالى : ﴿ إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكُ وَلِذَالِكَ خَلَقَهُمُّ ﴾ هل خلقهم للرحمة أو للاختلاف ؟ قلنا : إن ساعة ترى اسم إشارة أو ضميراً عائداً على كلام متقدم ننظر ماذا تقدم ؟ الذي تقدم هو : ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُغْنَلِفِينَ ۖ ۞ إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ ۚ وَلِذَلِكَ .... ﴿ ﴾ أي للاختلاف والرحمة للاثنين كيف ؟ الحق سبحانه وتعالى حينما تكلم عن خلق الإنسان قال: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِّجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦].

ومعنى العبادة : طاعة الله في افعل ولا تفعل ، إذن فمراد الله الشرعي من الخلق هو للعبادة ، ولكن هناك مراد كوني لله سبحانه وتعالى وهو أن يكون الإنسان مختاراً وحدث من الاختيار اختلاف ، والاختلاف ناشئ عن تعدد الأهواء ، فلو أن لنا هوى واحداً كنا لا نختلف ، ولكن نحن نختلف ، لأن لكل واحد منا غرضاً ، والله تبارك وتعالى يحذرنا من ذلك ، واقرأ قوله سبحانه وتعالى : ﴿ وَلَوِ ٱتَّبَعَ ٱلْحَقُّ أَهْوَآءَهُمْ لَفَسَدَتِ ٱلسَّمَاوَاتُ وَٱلْأَرْضُ ﴾ [ المؤمنون : ٧١ ] فلو فعل كل منا ما يشتهيه تتصادم الأهواء ، ويفسد العالم . إذن فالعالم لا يستقيم إلا إذا كان حلقته الاختيارية على هوى واحد ، ولذلك قال رسول الله ﷺ: « لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به » (١) فاتباع المنهج وعدم إخضاعه للهوى هو الذي يحفظ حركة الحياة ، على أننا يجب أن نلاحظ أن الأشياء التي بها حركة الحياة دون التكليف فيها اختيار ،

 <sup>(</sup>۱) قال الحافظ في الفتح: أخرجه الحسن بن سفيان وغيره
 ورجاله ثقات ؛ وقد صححه النووى في آخر الأربعين .

فالعالم لا يستقيم إذا كنا جميعاً صنفاً مكرراً ؛ إذ لو كنا كلنا أطباء أو مهندسين أو شعراء فمن الذي يفلح الأرض ؟ ومن الذي يعد الطعام ؟ ومن الذي يصنع لنا ما نحتاج إليه ؟ إذن .. فحركة الحياة لابد أن يكون فيها اختلاف باختلاف مواهب ، واختلاف مواقع ؛ لأن الأمر الذي ليس لى فيه مواهب فأنا محتاج لمن له فيه موهبة ، وغيرى محتاج إلى فيما أنا فيه موهوب ، والعالم ارتبط كله ببعضه ارتباط حاجة وضرورة ، والاختلاف في حركة الحياة على هذا النحو هدف من أهداف الشرع ليستقيم هذا الكون .

واقرأ قوله سبحانه وتعالى: ﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ نَحْنُ فَتَ مَعْضِ فَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَوةِ الدُّنيَّا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ فَسَمْنَا بِيَنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَوةِ الدُّنِيَّا ﴾ [الرحرف: ٣٢] فكأن رفع الدرجات ليكون كل منا مسخراً لخدمة الآخر في كل شئون الحياة ، ولكن الناس لا تنظر إلا للغني والفقير فقط وهذه نظرة حمقاء ، فالله سبحانه وتعالى لم يين لنا من هو البعض المرفوع عليه ، ومن هو البعض المرفوع ، فكل إنسان في جهته مرفوع عليك فيما لا تحسنه ، وأنت مرفوع على الناس في موهبتك .

إذن .. فلابد أن نختلف من أجل المجتمع ، ولذلك فإنك تجد خواطر الناس تختلف ، كما تظهر نتيجة الثانوية العامة مثلاً ، كل إنسان يريد أن يتوجه وجهة مختلفة ، هذا يريد الطب ، هذا يريد الهندسة وذاك يريد أن يتوجه وجهة مختلفة ، وذلك يريد التجارة كل حسب موهبته ، وكل إنسان معد إعداداً من خالقه ليتفوق في موهبته ويفعل أشياء لا يستطيع أن يتقنها غيره ، فهناك من يتقن نظافة الطريق ومن يتقن حمل الأثقال « عتال مثلا » ومن يهوى أن يعمل سائقاً ، فحركة الحياة محتاجة لكل هذه المواهب ، والإنسان في مواهبه متكامل ، أي مجموع المواهب عند أحدنا يساوي المجموع عند آخر . فمن أعطاه الله درجة عالية في التجارة مثلاً لا يستطيع أن يصنع شيئاً ، والصانع إذا تاجر أفلس ، لو أنك أعطيت درجات بحيث إن مجموع الإنسان يساوي ١٠/١ فإنك تجد أن درجاتنا جميعاً ١٠/١٠ ولكن هذا يأخذ في العلم ١٠/٧ وباقى الدرجات في المواهب الأخرى ، وهذا يأخذ ١٠/٧ وباقى الدرجات في المواهب الأخرى ، وهذا يأخذ في حياكة

الثياب ١٠/٧ ومجموع كل منها في النهاية ١٠/١ فالإنسان الثرى قد تتعطل به السيارة ، فيذهب إلى محل ميكانيكي مرفوعاً عليه يقول له : أنا مشغول ، فيقول له راجعني بعد يومين أو ثلاثة ، وهذا الذي يرجو ويرجو ، وتوزيع المواهب في الكون يجعل الكون يعتدل ، فلا أحد يأخذه الغرور بما هو متفوق فيه ؛ لأنه سيجد غيره متفوقاً عليه في أشياء كثيرة ، والله سبحانه وتعالى لا يميز أحداً على أحد ، فكلنا عبيده وهو ليس له صاحبة ولا ولد ، واحتلاف المواهب بين الناس في الكون ليس تمييزاً بين الناس ولكنه تكامل .

وكنا قد تحدثنا عن السباك الذى يصبح سيد الموقف بالنسبة لسكان قصر كبير ملأته مياه المجارى . الله تبارك وتعالى حين يقول : ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُغَنَلِفِينَ ﴾ [ هود : ١١٨ ] لا يعنى أنهم مختلفون في حياتهم فقط ، بل مختلفون في المنهج ، مختلفون في الإيمان والكفر ، مختلفون في الطاعة والمعصية . والله تبارك وتعالى إذا لم يرد الكفر ما وجد كفر في كونه ، ولكن الكفر لابد أن يوجد ليبين لك حلاوة الإيمان ، كما أن الفساد

لابد أن يوجد ليبين لك جمال الصراط المستقيم ، ولابد أن تذوق نار الشر لتعرف حلاوة الخير . ولقد قلنا : إن الكفر يدعو للإيمان كما أن الألم رسول العافية ؛ لأنه ينبهك إلى المرض ، فلولا الألم لظل المرض يأكل جسدك . إذن فالألم هو داعي العافية وكل شئ في الكون له مهمة ، ومن الرحمة أن كل شئ في الكون يؤدي مهمته ، والاختلاف في المواهب بين الناس هو عين الوفاق . ولنفترض أنني اعتدت أن آكل صدر دجاجة ، وأنت اعتدت أن تأكل وركها ، هذا خلاف في ظاهره ، ولكنه وفاق في باطنه ؛ لأن الدجاجة ستكفينا ولم. نختلف ، ولو أننا اتفقنا في أشياء كثيرة لحدث تزاحم عليها ، والحق سبحانه وتعالى يقول : ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُغْنَلِفِينَ ۞ إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكُ ... ١٠٠ ﴾ وإذا سَأَلنَا إنسانٌ هل الخلف للاختلاف أم الخلف للرحمة ؟ نقول : احتلاف المواهب رحمة بالخلق.

0 0 0

## من رحمة اللَّه أن جعل الرسول من البشر

والله سبحانه وتعالى خلق للإنسان السموات والأرض وما فيهن ، وجعل كل هذه النعم في خدمة الإنسان يتمتع بها قبل أن يكلفه الله بتكاليف الإيمان ، إذن فالله سبحانه وتعالى يريد الخير والسعادة لخلقه من البشر ، والآية الكريمة تقول : ﴿ لَقَدُّ جَآءَكُمْ رَسُولُكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ [التوبة: ١٢٨] أي أن الرسول الذي جاء لم يأت من جنس آخر كالملائكة مثلاً ، ولكنه بشر رسول ، وما دام الرسول بشراً فإذا قال لكم : افعلوا كذا فإنه سيكون أسوة لكم ، أي أول من يفعل ، وما دام الرسول بشراً وقد فعل يكون التكليف في قدرة البشر أن يفعلوه ، ولذلك كان من غباء الكافرين أن جعلوا بشرية الرسول سببا لعدم الإيمان مصداقاً لقوله تبارك وتعالى : ﴿ وَمَا مَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُؤْمِنُواْ إِذْ جَآءَهُمُ ٱلْهُدَىٰ إِلَّا أَن قَالُواْ أَبَعَثَ ٱللَّهُ بَشَرًا رَّسُولًا ﴾ [ الإسراء : ٩٤ ] .

ثم يفند الحق سبحانه وتعالى حجتهم بأنهم كانوا يريدون ملكاً رسولاً فيقول جل جلاله : ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَكُ مَلَكًا لَّجَعَلْنَكُ رَجُـلًا ﴾ [ الأنعام : ٩ ] أي أن الحق سبحانه وتعالى لو أرسل رسولاً من الملائكة فإن الناس لن تراه ؛ لأننا لا نرى الملائكة ، ولذلك لابد أن يتشكل في صورة إنسان بشر حتى يمكنه أن يدعو البشر للإيمان ، فتكون نفس المشكلة قائمة في أنكم سترونه بشراً والملائكة لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون . فإذا جاء الرسول الملك ليعلم الناس الدين قالوا : أنت مخلوق على الطاعة ليس لك شهوات ، ونحن مخلوقون على الطاعة والمعصية ، ولنا شهوات نأكل الطعام ونتناسل ، إذن فنحن لا نستطيع أن نقتدى بك لاختلاف طبيعة الخلق ، لقد جئتنا بما لا نقدر على تحمله .

إذن فمن رحمة الله بخلقه أن جاءهم برسول بشر من أنفسهم، وفي هذه الحالة تكونون أنتم أول أذن تستمع لدعوته، فتكون معجزة القرآن بلسانكم. إذن فالرحمة الأولى: أنه بشر والرحمة الثالثة أنه من

قريش ، القبيلة التي لها قرابات في كل مكان ، والرحمة الرابعة : أنه نشأ بينكم تعرفون سلوكه وأمانته ، وأنه لم يكذب على بشر قط فهل يكذب على الله ؟ إنه رسول إذا قستموه بكل مقاييس البشرية تجدونه أفضلكم في كل حصاله ، ولذلك حينما جاء رسول الله ﷺ بدعوة من الله هل انتظرت خديجة رضي الله عنها أن يأتي لها محمد بمعجزة تثبت صدق بلاغه عن الله ؟ هل انتظر أبو بكر رضى الله عنه أن يأتي له محمد بمعجزة تثبت صدق بلاغه عن الله ؟ أبداً لم ينتظرا ؛ لأنهما أخذا المعجزة من تاريخ رسول الله عليه الصلاة والسلام وأمانته وصدقه فيما يقول ، ولذلك عندما قال لهما : إنه رسول الله صدقاه على الفور ؛ لأنه لم يكذب قط . فكيف يكذب على الله ؟

إن خديجة رضى الله تعالى عنها حينما أخبرها رسول الله على الله على الغار - وخديجة كانت ناضجة الفكر ناضجة التكوين - قالت : والله لا يخزيك الله أبداً وصدقته . ولقد اختار الله سبحانه وتعالى لرسوله على أن يتزوج حديجة رضى الله تعالى عنها وهو في سن الحامسة والعشرين ، وهي في سن

الأربعين ، مع أن المألوف أن الانسان يحب أن يتزوج بمن هي أصغر منه ، ولكن هدف الزواج لم يكن مجرد متعة ، فلم يكن زواجاً عاديًّا ، بل كان زواجا أعد بقدر الله ليكون سكينة لرسوله عليه الصلاة والسلام في الفترة الانتقالية التي سيمر بها من بشرية عادية إلى بشرية تتلقى الوحى من السماء .

هذا التغير الهائل كان رسول الله ﷺ محتاجاً فيه إلى قلب أم، وصدر أم، وتفهم أم، ووعى أم، تستطيع أن تعالج الموقف بحكمة السنوات، والنضوج العقلى الذى كان لازماً خلال هذه المرحلة.

ولو كانت خديجة فتاة صغيرة طائشة لهربت من أول يوم عاد فيه رسول الله على من الغار وهو يرتجف ، لهربت أو اتهمته اتهامات شتى ؛ ذلك أن عقلها لم يكن فى هذه الحالة يمكن أن يستوعب تلك التجربة الهائلة التى يمر بها أشرف خلق الله من البشرية العادية إلى البشرية التى تختلط بالملائكة ، وتتلقى عن الله بواسطة الملك ، ولذلك عندما قال لها رسول الله على بعد أن رأى جبريل فى الغار : إنى أخاف أن يكون الذي يأتيني رقيب من الجن . قالت : إنك لتصل الرحم الذي يأتيني رقيب من الجن . قالت : إنك لتصل الرحم

وتكسب المعدم وتعين على نوائب الحق ، والله لا يخزيك الله أبدأً . وكان لابد لكي تقول خديجة هذا الكلام وتكون صدراً حنوناً لرسول الله عليه أن تكون ناضجة العقل والفكر قد صقلتها السنون ، تملك العقل الواعي الذي يستطيع أن يميز وأن يختار ، لا يكون فيها طيش شباب ، ولا رعونة فتاة صغيرة قد تهزها الأحداث فتجعلها تنهار تماماً في هذه الفترة الحرجة من حياة رسول الله ﷺ وكان يتعين أيضاً أن يكون هذا هو رأى قريش وأهل مكة ، وقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ تُحَمَّدُ رَّسُولُ ٱللَّهِ ... ﴾ [ الفتح: ٢٩] فمحمد: مبتدأ ورسول الله: خبر محمد ، ابتداءً كان فيكم الصادق الأمين الذي تربى على عين الله وأراد الله أن يحفظه فيكم صغيراً وكبيراً حتى قيل : إنه كلما هم بعمل كحمل أحجار الكعبة عند البناء مثل أقرانه وكانت تظهر عوراتهم عند رفع الثياب ، كان يأتي لمحمد صوت ينبهه إلى ذلك فيقول: يا محمد: عورتك عورتك ، وكانت فيه تلك الصفات التي عددتها سيدتنا خديجة ، وهذا كما قلنا ابتداء ؛ لذا كان يتعين أن تصدقوه في خبر السماء بأنه رسول الله .

## ومن رحمة الله أن يجعل رسوله ﷺ ومن رحمة الله أن يجلله المؤمنين رؤفاً رحيماً

يقول الحق سبحانه وتعالى مخبراً عنه عَلِيْتُم : ﴿ لَقَدُّ جَآءَكُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِيثُمْ حَرِيضٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُوْمِنِينَ رَءُوفُتُ رَّحِيثٌ ﴾ [التوبة: ١٢٨] هنا نجد كلمة الرأفة والرحمة من جانب النبي عليه جاءت للمؤمنين فقط ، أما الأوصاف الأولى فقد شملت الجميع . لذلك يقول الحق سبحانه وتعالى في آية أخرى : ﴿ فَلَعَلُّكُ بَنْخِعُ نَّفْسَكَ عَلَىٰٓ ءَاتُنْرِهِمْ إِن لَّمْ يُؤْمِنُواْ بِهَنْذَا ٱلْحَدِيثِ أَسَفًا ﴾ [ الكهف : ٦ ] أي : إنك حزين ومهموم بسبب أنهم لم يؤمنوا ، مع أنه لن ينالك شئ فأنت ليس عليك إلا البلاغ فقط ، وقد بلغت فلماذا تحزن عليهم ؟ فالنبي عَلِيْكُ لم يكن حزيناً منهم ولكنه كان حزينا من أجلهم ومشفقاً عليهم ؟ لأنه ﷺ رحمة مهداة للعالمين فكان حريصاً على أن يرى قومه مؤمنين ؛ لأنه لحبه لقومه وعشيرته كان يريدهم أن يذوقوا حلاوة الإيمان ، ويسعدوا بالحياة في ظل منهج السماء ، ولذلك يقول سبحانه في آية أخرى: ﴿ لَعَلَكَ بَنَخِعٌ نَفْسَكَ أَلَا يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ۞ إِن نَشَأَ نُنَزِلُ عَلَيْهِم مِنَ ٱلسَّمَآءِ ءَايَةً فَظَلَّتَ أَعَنَاقُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ ۞ ﴾ [الشعراء] أي : لاتفهم أن إيمانهم صعب علينا ، فلو أردناهم مؤمنين لآمنوا في الحال ؛ لكن حكمة الله اقتضت ألا يقهر أحداً على الإيمان ؛ لأن الإيمان يأتي بقلوب ، والقهر يأتي بقوالب ، والله يريد أن يأتيه الناس مختارين وعن حب لا عن قهر ؛ لأن القهر من القاهر يثبت له قدرة ولكن لا يثبت له محبوبية .

والله سبحانه وتعالى يريد أن يكون الإيمان نابعاً من محبوبية العابد للمعبود ، من أجل ذلك كله فلا تحزن أو تتعب نفسك من أجلهم ؛ لأن الرسول على كان يكلف نفسه الصعب فى سبيل نشر الدعوة وزيادة أتباع الدين الحنيف ، ولذلك حينما جاءه رجل مؤمن هو عبد الله بن أم مكتوم يسأله عن قضية الإيمان هذا رجل مؤمن لن يكلفه مشقة فى الحوار أو الجدال ؛ لأنه مؤمن نجد الرسول على يلوى عنه قلبه وينشغل بمحاورة صناديد قريش المعاندين المكابرين لأنه يؤثر جانب المشقة على

نفسه ولذلك عتب عليه سبحانه وتعالى بقوله: ﴿عَبَسَ وَنَوَلَىٰ ۚ ۞ أَن جَاءَهُ ٱلْأَغْمَىٰ ۞ ﴿ عِس الله سبحانه وتعالى يقول له : للذا تتعب نفسك مع هؤلاء المعاندين إنهم لا يستحقون ذلك ، أتترك السهل « ابن أم مكتوم » وتذهب للمشقة ؟ (١) وذلك مثلما يكون عندك ابن في المدرسة ، وظل يذاكر عدة ساعات مثلما يكون عندك ابن في المدرسة ، وظل يذاكر عدة ساعات حتى غلبه النوم ، ولكنه يقاوم النوم حتى يسقط الكتاب من يده عدة مرات ، فتقوم أنت وتأخذ منه الكتاب وتأمره بأن ينام ليستريح ، فأنت لم تنهره عن المذاكرة في حد ذاتها ، ولكنك لا تريده أن يرهق نفسه فيمرض .

فكذلك ربنا سبحانه - ولله المثل الأعلى - لا يريد لرسوله على الله أن يتعب نفسه مع هؤلاء الكافرين المعاندين ، وينبهه إلى توجيه هذا الجهد وهذا العطف والحنان الموجه إلى غير مستحقيه إلى المستحقين من المؤمنين ، وذلك بخفض جناحه لهم ؛ حيث يقول سبحانه وتعالى : ﴿ وَالَحْفِضُ جَنَاحُكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الحجر: ٨٨] لأن كل حركة نزوعية من الإنسان تحتاج إلى عملية وجدانية أولاً ، فإذا أردت مثلاً أن تكرم إنساناً تأتى صورة الإكرام في ذهنك

ثم تقوم بتنفيذها بعد ذلك . إذن فكل حركة يصنعها الإنسان نزوعاً تحتاج إلى طاقة داخلية تهيئ لها وتدفعها ، فإذا كان الرسول على سيحزن على هؤلاء ، فهذا الحزن سيأخذ منه طاقة ، فقال له سبحانه وتعالى : وَفر هذه الطاقة من عند هؤلاء الذين لا يستحقونها وجهها لمن يستحقها بل وجهها خَفْضَ جَنَاحٍ ، فالرسول عَيْلِيَّ الذي جاء ليأخذ بيدنا إلى نور الهداية وإلى طريق الجنة هو الذي يخفض الجناح . انظر للحنان والعطف بين المؤمنين فهو لم يجعلك فقط تتوجه بقلبك ، على استقامة قالبك لا بل جعلك تخفض القالب أيضاً .

وكلمة «خفض الجناح» مأخوذة من خفض جناح الطائر، فهو يرفع جناحه عندما يطير، لكن عندما يحنو على فرخه الصغير يخفض جناحه ويلويه عليه عطفاً وحناناً، وقوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَالنَّفِضَ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الحجر: ٨٨] يدل على أن الرسالات ما جاءت لتعالى الرسول على المرسل إليهم، إنما جاءت لخدمتهم، ولذلك تجد أقارب النبي عَلِيلَةٍ يحرمون من الأشياء الواجبة لغيرهم، فأقارب النبي الفقراء لا نعطيهم زكاة ؟ لأن المسألة ليست مسألة قرابة، حيث كان القريب هو الذي

يشقى ويتعب وهو الذى يدفع الثمن إنما الآن نجد القريب الآن هو الذى يأخذ أولا لأنه قريب مسئول أو غيره وخفض الجناح لمن آمن لا يورثه كبرا عليك بل يزيده أدبا معك فالمؤمن إذا رأى أخاه خفض له الجناح فلا يقابله بالكبر ولو قابله بالكبر فستكون النتيجة عكسية ولذلك يقولون: « إذا عز أخوك فهن » ولذلك قال الشاعر العربى حتى قبل ظهور الإسلام:

وقلنا القوم إخوانُ ن قوماً كالذى كانوا وأمسى وَهْوَ عريانُ غدا والليث غضبانُ وإضعاف وإقرانُ غدا واليزقُ ملآنُ غدا والنزقُ ملآنُ ل للذلة إذعانُ ن لا ينجيك إحسانُ صفحنا عن بنى ذهل عسى الأيام أن يرجع فلمًا صَارِحُ الشَّرُ الشَّرُ الشَّرُ مشينة الليث مشينة الليث بضرب فيه توهين وطعان كفم الزِّقُ وبعض الحلم عند الجهو وفى السشر نجاة حياة حياة حياة حياة على المناز المحار المحار المحار الحار المحار الحار المحار الحار المحار الحار المحار الحار المحار المح

فأنا أخفض جناحي للمؤمن الذي ساعة أخفض له جناحي يخفض لي الجناحين .

<sup>(</sup>١) مجمع الأمثال للميداني ؛ الجزء الأول فيما أوله همزة .

ولذلك فالقرآن حينما يطبع خلق المؤمن بالله وبالمنهج ولأ يعطيه طبعاً واحداً يتعامل به مع كل الناس ، إنما يجعل طبعه الخلقي مطابقاً لمواقف الناس منه ، ولذلك يقول الحق وتعالى: ﴿ أَذِلَةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ [المائدة: ٥٤] ويقول أيضاً : ﴿ أَشِدَّاهُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَّاهُ بَيْنَهُمٌّ ﴾ [ الفتح : ٢٩ ] فالإسلام لم يطبع المؤمن على الشدة ولا على العزة لأنه لو طبعه على الشدة لاشتد حتى على من كان معه من المؤمنين ولو طبعه على العزة لاعتز على المؤمن ، ولكنه يريده إنساناً يتفاعل مع المواقف ، فالموقف الذي يحتاج إلى شدة يشتد فيه والموقف الذي يحتاج إلى عزة يعتز فيه والموقف الذي يحتاج إلى اللين يلين فيه ، أي يضع الشئ في موضعه .

000

## سعة رحمة اللَّه تعالى

أخرج مسلم [١٤/٢٧٥١] عن أبي هريرة رضى الله تعالى عنه ، أن النبي ﷺ قال : « لما خلق الله الحلق ، كتب في كتاب ، فهو عنده فَوقَ العرش : إن رحمتي تَغْلِبُ غَضَبي »(١) . وعنده [١٧/٢٧٥٢] عنه رضى الله تعالى عنه قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « جعل الله الرحمة مائة جُزءٍ ، فأمسَكَ عنده تسعة وتسعين ، وأنزل في الأرض جُزءًا واحدًا ، فمن ذلك الجزء تتراحم الخلائق حتى ترفع الدابة حافرها عن فمن ذلك الجزء تتراحم الخلائق حتى ترفع الدابة حافرها عن ولدها خشية أن تُصيبه »(٢) .

وعنده [۲۲/۲۷٥٤] عن عمر بن الخطاب رضى اللّه تعالى عنه ؛ أنه قال : قُدِمَ على رسول اللّه عَلَيْتُهُ بِسَبْى ، فإذا امرأة من السبى تبتغى ، إذا وجَدَت صبيًا في السبى ، أخذته فألصقته

<sup>(</sup>۱) ووافقه البخاري [۳۱۹٤] ، وابن ماجه [۲۹۵] .

<sup>(</sup>۲) ورواه ابن ماجه [۲۹۳] .

ببطنها وأرضعته . فقال لنا رسول اللَّه ﷺ : « أَتَرَونَ هذه المرأة طارحة ولدها في النار ؟ » قلنا : لا . واللَّه ! وهي تقدر على أن لا تطرحه . فقال رسول اللَّه ﷺ : « للَّه أرحَمُ بعباده من هذه بولدها »(١) .

وعنده [٢٤/٢٧٥٦] عن أبي هريرة رضى الله تعالى عنه أن رسول الله على الله على الله عنه أن رسول الله على الله على الله عنه الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله عليه ليعذبنه عذابًا لا يُعذبُهُ أحدًا من العالمين ، فلما مات الرجل فعلوا ما أمرهم ، فأمر الله البَرَّ فجمع ما فيه ، وأمر الله البَرَّ فجمع ما فيه ، وأمر البحر فجمع ما فيه ، ثم قال : لِمَ فعلت هذا ؟ قال : مِنْ خشيتك يا رب ! وأنت أعلمُ ، فَغَفَرَ الله له »(٢) .

<sup>(</sup>۱) ووافقه البخارى [۹۹۹] .

 <sup>(</sup>٢) ووافقه البخارى [٧٥٠٦] وقال الإمام النووى في تعليقه على
 هذه الأحاديث: هذه الأحاديث من أحاديث الرجاء والبشارة
 للمسلمين.

قال العلماء: لأنه إذا حصل للإنسان من رحمة واحدة في هذه الدار – المبنية على الأكدار – بالإسلام والقرآن والصلاة والرحمة في قلبه وغير ذلك مما أنعم الله تعالى به ، فكيف الظن بمائة رحمة في الدار الآخرة وهي دار القرار ودار الجزاء. شرح النووي على مسلم [٨٤/٩].

قلت: على المسلم أن يضم إلى ذلك حديث أبى هريرة رضى الله تعالى عنه ، الذى أخرجه مسلم [١٣٥/٢٦١٩] ، ولفظه : أن رسول الله على قال : « دخلت امرأة النار من جراء هرة ، أو هر ربطتها ، فلا هى أطعمتها ، ولا هى أرسلتها ترمرم من خشاش الأرض ، حتى ماتت هزلًا » . ليجتمع الخوف والرجاء .

وهذا معنى كلام ابن شهاب الزهرى : « ذلك لئلا يتكل رجل ، ولا ييئس رجلٌ » .

## الفهرس

| - · tı |         |
|--------|---------|
| الصفحة | الموضوع |

| ٣  | مقدمة الناشر                           |
|----|----------------------------------------|
| ۲۱ | التوبة ضرورة لحركة الحياة              |
| 70 | اللَّه تعالى يفرح بتوبة عبده           |
| ۲٧ | أنواع التوبة                           |
| ۲9 | شرائط التوبة                           |
|    | حقائق التوبة                           |
| ٣٩ | علامات صحة التوبة                      |
|    | جزاء المُعرض عن التوبة                 |
|    | الاستعانة بالصبر والصلاة               |
| ٧. | الصلاة وتكفير الذنوب                   |
| ٧٤ | الصلاة تُفرج الهموم                    |
| ۹١ | الكسل عن الصلاة علامة من علامات النفاق |

|       | صفة صلاة الني علية                    |
|-------|---------------------------------------|
| 90    | من التكبير حتى التسليم كأنك تراها     |
| ١ ٢ ٤ |                                       |
| ۱۲۷   | التعلق برحمة اللَّه                   |
| 170   | صفة الرحمة                            |
| ١٣٧   | رحمة الله في الدنيا والآخرة           |
| 179   | الهدى والرحمة                         |
| 1 £ 7 | الاختلاف والرحمة للسنسسسسس            |
| 1 £ 9 | من رحمة اللَّه أن جعل الرسول من البشر |
|       | ومن رحمة اللَّه أن يجعل رسوله ﷺ       |
| ١٥٤   | بالمؤمنين رؤفاً رحيماً                |
| ١٦٠   | سعة رحمة اللَّه تعالى                 |
| ١٦٣   | الفهرسا                               |

000